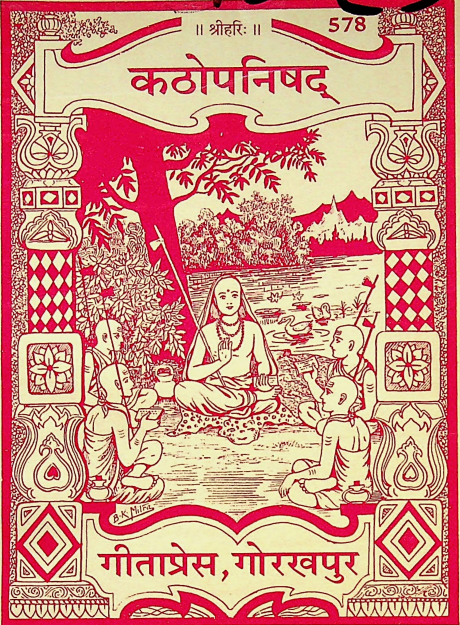
48 (48) 578







# कठोपनिषद् सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित

गीताप्रेस, गोरखपुर

सं० १९९२ से २०५२ तक सं० २०५३ तेईसवाँ संस्करण १,६९,२५० ५,००० योग १,७४,२५०

मूल्य—आठ रुपये

मुद्रक—गीताप्रेस, गोरखपुर—२७३००५ दूरभाष—३३४७२१

#### प्राकथन

#### 애

कठोपनिषद् कृष्णयजुर्वेदकी कठशाखाके अन्तर्गत है। इसमें यम और नचिकेताके संवादक्षपसे ब्रह्मविद्याका वड़ा विशद वर्णन किया गया है। इसकी वर्णनशैली वड़ी ही सुवोध और सरल है। श्रीमद्भगवद्गोतामें भी इसके कई मन्त्रोंका कहीं शब्दतः और कहीं अर्थतः उल्लेख है। इसमें, अन्य उपनिषद्ंिकी भाँति जदाँ तत्त्वज्ञानका गम्भीर विवेचन है वहाँ नचिकेताका चरित्र पाठकोंके सामने एक अनुपम आदर्श भी उपस्थित करता है। जब वे देखते हैं कि पिताजी जीर्ण-शीर्ण गौएँ तो ब्राह्मणोंको दान कर रहे हैं और दूध देनेवाली पुष्ट गार्ये मेरे लिये रख छोड़ी हैं तो वाल्यावस्था होनेपर भी उनकी पितृभक्ति उन्हें चुप नहीं रहने देती और वे बालसुलभ चापल्य प्रदर्शित करते हुए वाजश्रवासे पूछ वैठते हैं—'तत कस्मै मां दास्यसि' (पिताजी, आप मुझे किसको देंगे?) उनका यह प्रदन ठीक ही था, क्योंकि विश्वजित् यागमें सर्वस्वदान किया जाता है, और ऐसे सत्पुत्रको दान किये विना वह पूर्ण नहीं हो सकता था । वस्तुतः सर्वस्वदान तो तभी हो सकता है जब कोई वस्तु 'अपनी'. न रहे और यहाँ अरने पुत्रके मोहसे ही ब्राह्मणोंको निकम्मी और निरर्थक गौएँ दी जा रही थीं; अतः इस मोहसे पिताका उद्धार करना उनके छिये उचित ही था।

इसी तरह कई बार पूछनेपर जय वाजश्रवाने खीझकर कहा कि मैं तुझे मृत्युको दूँगा, तो उन्होंने यह जानकर भी कि पिताजी कोधवश ऐसा कह गये हैं, उनके कथनकी उपेंक्षा नहीं की। महाराज दशरथने वस्तुस्थितिको बिना समझे ही कैकेशिको बचन दिये थे; किन्तु भगवान् रामने उनकी गम्भीरताका निर्णय करनेकी कोई आवश्यकता नहीं समझी। जिस समय द्रौपदीके ख्यंवरमें अर्जुनने मत्स्यवेध किया और पाण्डवछोग द्रौपदीको छेकर अपने निवास-स्थानपर आये उस समय माता कुन्तीने बिना जाने-वृद्धे घरके भीतरसे ही कह दिया था कि 'सव भाई मिछकर भोगो'। माताकी यह उक्ति सर्वथा छोकविरुद्ध और भ्रान्तिजनित थी, परन्तु मात्मक पाण्डवोंको उसका अक्षरशः पाछन ही अभीष्ट हुआ। ऐसा ही प्रसंग नचिकेताके सामने उपस्थित हुआ और उन्होंने भी अपने पिताके वचनकी रक्षाके छिये उनके मोहजनित वात्सल्य और अपने ऐहिक जीवनको सत्यकी वेदीपर निछावर कर दिया।

हमारे बहुत-से भाइयोंको इस प्रकारके अनभिष्रेत और अनर्गळ कथनकी मर्यादा रखनैके लिये इतना सरदर्द मील लेना कोरी भूल और भोलापन ही जान पड़ेगा। किन्तु उन्हें इसका रहस्य समझनेके लिये कुछ गम्भीर विचारकी आवश्यकता है। योगदर्शनके साधन-पादमें अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह इन पाँच यमोंका नाम-निर्देश करनेके अनन्तर ही कहा है—'जातिदेशकाल-समयानविच्छन्नाः सार्वभौमा महावतम्' (यो० स्०२। ३१) अर्थात् जाति, देश, काल और कर्त्तव्यानुरोधकी अपेक्षा न करते हुए इनका सर्वथा पालन करना महावत है तथा जाति, देश और कालादिकी अपेक्षासे पालन करना अल्पवत कहलाता है। इनमें अल्पवतमें ही लोकाचार, सुविधा और हानि-लाभ आदिके विचारकी गुआइश है। उसे हम व्यावहारिक धर्म कह सकते हैं। वह किसी विशेष सिद्धिका कारण नहीं हो सकता; सिद्धियोंकी प्राप्ति तो महावतसे हीं होती है। योगदर्शनमें इससे आगे जो भिन्न-भिन्न यम-नियमादिकी प्रतिष्टासे भिन्न-भिन्न सिद्धियोंकी प्राप्ति बतलायी है वह महावतीकी ही हो सकती है। इस प्रकारका महावत, व्यवहारी लोगोंकी दृष्टिमें

भले ही व्यर्थ आग्रह और मानसिक संकीर्णता जान पड़े तथापि वह परिणाममें सर्वदा मंगलमय ही होता है। भगवान् रामका वनवास, परशुरामजीका मात्रवध, पुरुका यौवनदान, तथा पाँच पाण्डवोंका एक ही द्रौपदीके साथ पाणिग्रहण करना—ये सव प्रसङ्ग इसके ज्वलन्त प्रमाण हैं। ऐसा ही नचिकेताके साथ भी हुआ। उनका यमलोक-गमन उन्हींके लिये नहीं उनके पिताके लिये और सारे संसारके लिये भी कल्याणकर ही हुआ।

यमलोकमें पहुँचनेपर भी जवतक यमराजसे उनकी भेंट नहीं हुई तवतक उन्होंने अन्न-जल कुछ भी ग्रहण नहीं किया। इससे भी उनकी प्रौढ सत्यिनष्ठाका पता लगता है। उनका द्यारा यमराजको दान किया जा चुका था, अतः अव उसपर यमराजका ही पूर्ण अधिकार था; उनका तो सबसे पहला कर्तव्य यही था कि वे उसे धर्मराजको सोंप दें। इसीसे वे भोजनाच्छादनादिको चिन्ता छोड़कर यमराजके द्वारपर ही पड़े रहे। तीन दिन पश्चात् जब यमराज आये तो उन्होंने उन्हें एक-एक दिनके उपवासके लिये एक-एक वर दिया। इससे अतिथिसत्कारका महत्त्व प्रकट होता है। अतिथिकी उपेक्षा करनेसे कितनी हानि होती है—यह वात वहाँ (अ०१व०१ मं० ७, ८ में) स्पष्टतया वतलायी गयी है।

इसपर निवकेताने यमराजसे जो तीन वर माँगे हैं उनके क्रममें भी एक अद्भुत रहस्य है। उनका पहला वर था पितृपरितोप। वे पिताके सत्यकी रक्षाके लिये उनकी इच्छाके विरुद्ध यमलोकको चले आये थे। इससे उनके पिता स्वभावतः बहुत खिन्न थे। इसलिये उन्हें सबसे पहले यही आवश्यक जान पड़ा कि उन्हें शान्ति मिलनी चाहिये। यह नियम है कि यदि हमारे कारण किसी व्यक्तिको खेद हो तो, जवतक हम उसका खेद निवृत्त न कर देंगे, हमें भी शान्ति नहीं मिल सकती। यह नियम मनुष्यमात्रके लिये समान है; और यहाँ तो स्वयं उनके पूज्य पिताको ही खेद था; इसलिये सबसे पहले उनकी शान्ति अभीष्ट होनो ही चाहिये थी। यह पितृपरितोष उनकी दृष्ट शान्तिका कारण था, इसलिये सबसे पहले उन्होंने यही वर माँगा। लौकिक शान्तिके पश्चात् मनुष्यको स्वभावसे ही पारलौकिक सुखकी इच्छा होती है; यहाँतक कि जब वह अधिक प्रबल हो जाती है तो वह ऐहिक सुखकी कुछ भी परवा नहीं करता । इसीलिये निवक्ताने भी दूसरे वरसे पारलौकिक सुख यानी स्वगंलोककी प्राप्तिका साधनभूत अग्निविज्ञान माँगा; किन्तु इससे यह नहीं समझना चाहिये कि वे स्वगंसुखके इच्छुक थे। जिस प्रकार उनके पहले वरमें पिताकी शान्तिकामना थी उसी प्रकार इसमें मनुष्यमात्रकी हित्विन्ता थी। सबके हितमें उनका भी हित था ही। वे स्वयं स्वगंसुखके लिये लालायित नहीं थे। यह वात उस समय स्पष्ट हो जाती है जब यमराजके यह कहनेपर कि—

ये ये कामा दुर्लभा मर्त्यशेके सर्वान्कामा श्र्यन्दतः प्रार्थयस्य । इमा रामाः सरथाः सत्त्र्यां न ही दशा लभ्यनीया मनुष्येः । आभिर्मत्प्रताभिः परिचारयस्य नचिकेतो मरणं मानुप्राक्षीः॥ (१।१।२५)

#### वे कहते हैं-

स्वोभावा मर्त्यस्य यदन्तकैतरसर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः।
अपि सर्वे जीवितमल्पमेव तवैव वाहास्तव नृत्यगीते॥२६॥
न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो छप्स्यामहे वित्तमद्राक्ष्म चेत्वा।
जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वं वरस्तु मे वरणीयः स एव॥२७॥
अजीर्यताममृतानामुपेत्य जीर्यन्मर्त्यः क्षधःस्थः प्रजानन्।
अभिष्यायन्त्रणरितिप्रमोदानितदीर्घे जीविते को रमेत॥२८॥
यस्मिनिदं विचिकित्सन्ति मृत्यो यत्साम्पराये महति ब्रूहि नस्तत्।
योऽयं वरो गृहमनुप्रविष्टो नान्यं तस्मानचिकेता वृणीते॥२९॥
(अ०१ व०१)

उपयु के उद्धरणोंसे उनकी तीव जिक्कासा और आत्मदर्शनकी अनवरत पिपासा स्पष्ट प्रतीत होती है। इसीसे प्रेरित होकर उन्होंने त्तीय वर माँगा था। यमराजने उनकी जिज्ञासाकी परीक्षाके लिये उन्हें तरह-तरहके प्रलोभन दिये और बड़े-बड़े मनोमोहक सङ्ज्ञवाग दिखलाये परन्तु आत्मामृतके लिये लालायित निवकेताने उनपर कोई दृष्टि न देकर यही कहा 'वरस्तु मे वरणीयः स एव' 'नान्यं तसान्नविकेता वृणीते' इत्यादि।

इस प्रकार, जब यमराजने देखा कि वे छौि कि और पारछौि कि भोगों से सर्वथा उदासीन हैं, उनमें पूर्ण विवेक विद्यमान है, वे शम-दमादि साधनों से सर्वथा सम्पन्न हैं और उनमें तीव मुमुक्षाकी प्रच्छन्न अग्नि तेज़ी से ध्यक रही है तो उन्हें उनकी शान्तिके लिये ज्ञानामृतकी वर्षा करनी पड़ी। वह ज्ञानवर्षा ही सम्पूर्ण छोकों का कल्याण करने के लिये आज भी कठोपनिषद्के रूपमें विद्यमान है। परन्तु उससे विशुद्ध बोधरूप अंकुर तो उसी हृदयमें प्रस्फुटित हो सकता है जो निवकता के समान साधनचतुष्ट्यसम्पन्न है। परम उदार पयोधर जल तो सभी जगह वरसाते हैं परन्तु उससे परिणाम भिन्न-भिन्न भूमियों को योग्यता नुसार भिन्न-भिन्न होता है। ठीक यही बात शास्त्रोपदेशके विषयमें भी है। शास्त्रकृता और ईश्वरकृता तो सभीपर समान है परन्तु आत्मकृताकी न्यूनाधिकता के कारण उससे होनेवाले परिणामों में अन्तर रहता है।

हम उस अनुपम अमृतका पानकर अमर जीवन प्राप्त कर सकें—ऐसी तीव आकांक्षासे हमें उससे लाभान्वित होनेकी योग्यता प्राप्त करनी चाहिये, क्योंकि 'इह चेद्वेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहा-वेदीन्महती विनष्टिः' (के० उ०२।५) इस श्रुतिके अनुसार इस मानवजीवनका परमलाभ आत्मामृतकी प्राप्ति ही है। इसलिये इसकी प्राप्ति ही हमारा प्रथम कर्तव्य है। भगवान्से प्रार्थना है कि वे हमें उसकी प्राप्तिकी योग्यता प्रदान करें।

अनुवादक



## श्रीहरिः

# विषय-सूची

most to the man

| विषय                                   |               |               | विष्ठ |
|----------------------------------------|---------------|---------------|-------|
| १. शान्तिपाठ                           |               | No            | 8     |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                       | •••           | PRODUCTION OF | 2     |
| प्रथम अध्या                            | य             |               |       |
| प्रथमा वल्ली                           |               |               |       |
| ३. याजश्रवसका दान                      | # 1 E. 15     | 1 815         | Ę     |
| ४. नचिकेताकी शङ्का                     | Teller to the | ••••          | 6     |
| ५. पिता-पुत्र-संवाद                    |               | •••           | 9     |
| ६. यमलोकमें निचकेता                    |               | •••           | १२    |
| ७. यमराजका वरप्रदान                    | •••           |               | 88    |
| ८. प्रथम वर-पितृपरितोष                 | Sele le sen   |               | १५.   |
| ९. स्वर्गस्वरूपप्रदर्शन                |               |               | १७    |
| १०. द्वितीय वर—खर्गसाधनभूत अग्निविद्या | ***           |               | १८    |
| ११. नाचिकेत अग्रिचयनका फल              |               |               | 2.5   |
| १२. तृतीय वर-आत्मरहस्य                 | # · · · ·     |               | २७    |
| १३. नचिकेताकी स्थिरता                  | Diskip p      | •••           | 28    |
| १४. यमराजका प्रलोभन                    | THE STATE OF  | Marine        | 30    |
| १५. नचिकेताकी निरीहता                  |               |               | ३३    |
| द्वितीया वल्ली                         |               |               |       |
| १६. श्रेय-प्रेयविवेक                   | •••           | •••           | ३९    |
| १७. अविद्याग्रस्तोंकी दुर्दशा          | •••           |               | 88    |
| १८. आत्मज्ञानकी दुर्लभता               | ,             | •••           | ४७    |
| १९. कर्मफलकी अनित्यता                  |               |               | 42    |

| र॰. नाचकताक त्यागका प्रशंसा                 |     | • • • • | ५३  |  |  |
|---------------------------------------------|-----|---------|-----|--|--|
| २१. आत्मज्ञानका फल                          | ••• |         | 48  |  |  |
| २२. सर्वातीत वस्तुविषयक प्रश्न              | ••• | •••     | ५७  |  |  |
| २३. ओङ्कारोपदेश                             | ••• | •••     | 40  |  |  |
| २४. आत्मस्वरूपनिरूपण                        | ••• | •••     | ६०  |  |  |
| २५. आत्मा आत्मकृपासाध्य है                  | ••• | •••     | ६८  |  |  |
| २६. आत्मज्ञानका अनिधकारी                    | ••• | •••     | ६९  |  |  |
| तृतीया वल्ली                                |     |         |     |  |  |
| २७. प्राप्ता और प्राप्तव्य भेदसे दो आत्मा   |     | •••     | ७२  |  |  |
| २८. शरीरादिसे सम्बन्धित रथादि रूपक          | ••• | • • •   | ७५  |  |  |
| २९. अयिवेकीकी विवशता                        | ••• | •••     | ७७  |  |  |
| ३०. विवेकीकी स्वाधीनता                      | ••• | •••     | 96  |  |  |
| ३१. अविवेकीकी संसारप्राप्ति                 | ••• | •••     | ७९  |  |  |
| ३२. विवेकीकी परमपदप्राप्ति                  | ••• | 1 • • • | ७९  |  |  |
| ३३. इन्द्रियादिका तारतम्य                   | ••• | •••     | ८१  |  |  |
| ३४. आत्मा स्क्ष्मबुद्धिग्राह्य है           | ••• | •••     | 68  |  |  |
| ३५. लयचिन्तन                                | ••• | •••     | ८६  |  |  |
| ३६. उद्बोधन                                 | ••• |         | 66  |  |  |
| ३७. निर्विशेष आत्मज्ञानसे अमृतत्वप्राप्ति   | ••• | •••     | 90  |  |  |
| ३८. प्रस्तुत विज्ञानकी महिमा                | ••• | •••     | 99  |  |  |
| द्वितीय अध्याय                              |     |         |     |  |  |
| प्रथमा वल्ली                                |     |         |     |  |  |
| ३९. आत्मदर्शनका विम-इन्द्रियोंकी बहिर्मुखता | ••• | •••     | 98  |  |  |
| ४०. अविवेकी और विवेकीका अन्तर               | ••• | •••     | ९७  |  |  |
| ४१. आत्मज्ञकी सर्वज्ञता                     | ••• | •••     | 99  |  |  |
| ४२. आत्मज्ञकी निःशोकता                      | ••• | •••     | १०१ |  |  |
| ४३. आत्मज्ञकी निर्भयता                      | ••• |         | १०२ |  |  |

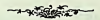
| ४४. ब्रह्मज्ञका सार्योत्म्यदर्शन        | ••• | १०३     |
|-----------------------------------------|-----|---------|
| ४५. अर्गणस्थ अग्निमें ब्रह्मदृष्टि      | ••• | ••• १०५ |
| ४६. प्राणमें ब्रह्मदृष्टि               | ••• | ••• १०६ |
| ४७. भेददृष्टिकी निन्दा                  | ••• | 800     |
| ४८. हृदयपुण्डरीकस्य ब्रह्म              | ••• | 808     |
| ४९. भेदापवाद                            | ••• | 888     |
| ५०. अभेददर्शनकी कर्तव्यता               | ••• | ११२     |
| द्वितीया वही                            |     |         |
| ५१. प्रकारान्तरसे ब्रह्मानुसन्धान       | ••• | 668     |
| ५२. देहस्य आत्मा ही जीवन है             | ••• | १२०     |
| ५३. मरणोत्तरकालमें जीवकी गति            | ••• | १२२     |
| ५४, गुह्य ब्रह्मोपदेश                   | ••• | १२४     |
| ५५. आत्माका उपाधिप्रतिरूपत्व            | ••• | ••• १२५ |
| ५६, आत्माकी असङ्गता                     | ••• | ••• १२७ |
| ५७. आत्मदर्शी ही नित्य सुखी है          | ••• | १२९     |
| ५८. सर्वप्रकाशकका अप्रकाश्यत्य          | ••• | 844     |
|                                         |     |         |
| तृतीया वही                              |     |         |
| ५९, संसाररूप अश्वत्थ वृक्ष              | ••• | ••• १३६ |
| ६०. ईश्वरके ज्ञानसे अमरत्यप्राप्ति      | *** | \$80    |
| ६१. सर्वशासक प्रभु                      | ••• | 888     |
| ६२. ईश्वरज्ञानके बिना पुनर्जन्मप्राप्ति | ••• | १४२     |
| ६३. स्थानभेदसे भगवद्दर्शनमें तारतम्य    | ••• | \$8\$   |
| ६४. आत्मज्ञानका प्रकार और प्रयोजन       | ••• | \$88    |
| ६५. परमपदप्राति                         | ••• | 888     |
| ६६. आत्मोपलिधका साधन सद्बुद्धि ही है    | ••• | *** १५२ |
| ६७. अमर कव होता है !                    | ••• | ••• १५५ |
| ६८. उपसंहार                             | ••• | ••• १६० |
| ६९. शान्तिपाठ                           | ••• | ••• १६३ |

----

तत्सद्रह्मणे नमः

# कठोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित



यसिन् सर्वे यतः सर्वे यः सर्वे सर्वेदक्तथा। सर्वेभावपदातीतं स्वात्मानं तं स्वराम्यहम्॥

शान्तिपाठ

## ॐ सह नाववतु । सह नौ भुनक्तु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्वि नावधीतमस्तु । मा विद्विषावहै ।

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

वह परमात्मा हम (आचार्य और शिष्य) दोनोंकी साय-साय रक्षा करें। हम दोनोंका साथ-साथ पालन करें। हम साय-साथ विद्या-सम्बन्धी सामर्थ्य प्राप्त करें! हम दोनोंका पढ़ा हुआ तेजस्वी हो। हम द्वेष न करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

#### सम्बन्ध-भाष्य

ॐ नमो भगवते वैवस्रताय मृत्यवे ब्रह्मविद्याचार्याय नचि-केतसे च ।

अथ काठकोपनिषद्वछीनां सुखार्थप्रवोधनार्थम् अल्पग्रन्था वृत्तिरारभ्यते ।

सदेर्धातोर्विश्चरणगत्यवसा-दनार्थस्योपनिपूर्व-<sup>उपनिषच्छन्दार्थ-</sup> स्य क्विप्प्रत्यया-<sub>निरुक्तिः</sub> न्तस्य रूपम्रुपनिषद्

इति । उपनिषच्छब्देन च व्याचिष्यासितग्रन्थप्रतिपाद्य-वेद्यवस्तुविषया विद्योच्यते । केन पुनरर्थयोगेन उपनिषच्छब्देन विद्योच्यत इत्युच्यते ।

ये मुमुक्षवो दृष्टानुश्रविकवि-पयवितृष्णाः सन्त उपनिषच्छव्द-वाच्यां वक्ष्यमाणलक्षणां विद्याम् उपसद्योपगम्य तिन्नष्ठतया निश्च-येन शीलयन्ति तेषामविद्यादेः ॐ ब्रह्मविद्याके आचार्य सूर्य-पुत्र भगवान् यम और नचिकेताको नमस्कार है ।

अत्र कठोपनिषद्की विश्वयोंको सुगमतासे समझानेके छिये यह संक्षिप्त वृत्ति आरम्भ की जाती है।

विशरण (नाश), गित और अवसादन (शिथिल करना)—इन तीन अर्थांवाली तथा 'उप' और 'नि' उपसर्गपूर्वक एवं 'किप्' प्रत्ययान्त 'सद्' धातुका 'उपनिषद्' यह रूप बनता है। उपनिषद् शब्दसे, जिस प्रन्थकी हम व्याख्या करना चाहते हैं उसके प्रतिपाद और वेद्य ब्रह्मविषयक विद्याका प्रतिपादन किया जाता है। किस अर्थका योग होनेके कारण उपनिषद् शब्दसे विद्याका कथन होता है, सो बतलाते हैं।

जो मोक्षकामी पुरुष छौिकक और पारछौिकक विषयोंसे विरक्त होकर उपनिषद्शब्दकी वाच्य तथा आगे कहे जानेवाछे छक्षणोंसे युक्त विद्याके समीप जाकर अर्थात् उसे प्राप्त कर उसीकी निष्ठासे निश्चय-पूर्वक उसका परिशीछन करते हैं संसारवीजस्य विशरणाद्धिंसनाद् विनाशनादित्यनेनार्थयोगेन विद्या उपनिषदित्युच्यते। तथा च वक्ष्यति—"निचाय्य तं मृत्यु-म्रुखात्प्रमुच्यते" (क० उ० १। ३।१५) इति।

पूर्वोक्तविशेषणान्मुमुक्षून्वा परं ब्रह्म गमयतीति ब्रह्मगमयितृत्वेन योगाद्रह्मविद्योपनिषत्। तथा च वक्ष्यति—''ब्रह्मप्राप्तोः विरजोऽभू-द्विमृत्युः''(क० उ० २।३।१८) इति ।

लोकादिर्ज्ञक्षजज्ञो योऽप्रिस्त-द्विपयाया विद्याया द्वितीयेन वरेण प्रार्थ्यमानायाः स्वर्गलोक-फलप्राप्तिहेतुत्वेन गर्भवासजन्म-जराद्यपद्रववृन्दस्य लोकान्त्रेः पौनःपुन्येन प्रवृत्तस्यावसाद्यित्-त्वेन शैथिल्यापादनेन धात्वर्थ- उनके अविद्या आदि संसारके वीजका विशरण—हिंसन अर्थात विनाश करनेके कारण इस अर्थके योगसे ही 'उपनिषद्' शब्दसे वह विद्या कही जाती है। ऐसा ही आगे श्रुति कहेगी भी कि "उसे साक्षात् जानकर पुरुष मृत्युके मुखसे छूट जाता है।"

अथवा पूर्वोक्त विशेषणोंसे युक्त
मुमुक्षुओंको ब्रह्मविद्या परब्रह्मके
पास पहुँचा देती है—इस प्रकार
ब्रह्मके पास पहुँचानेवाली होनेके
कारण इस अर्थके योगसे भी ब्रह्मविद्या 'उपनिषद्' है। ऐसा ही
''ब्रह्मको प्राप्त हुआ पुरुष विरुज
(शुद्ध) और विमृत्यु (अमर) हो
गया" इस वाक्यसे श्रुति आगे
कहेगी भी।

जो अग्नि भूः भुवः आदि लोकोंसे पूर्वसिद्ध, ब्रह्मासे उत्पन्न और ज्ञाता है उससे सम्बन्ध रखने-वाली विद्या, जो कि दूसरे वरसे माँगी गयी है, और खर्गलोकरूप फलकी प्राप्तिके कारणरूपसे लोकान्तरोंमें पुनः-पुनः प्राप्त होने-वाले गर्मवास, जन्म और वृद्धावस्था आदि उपद्रवसमूहका अवसादन अर्थात् शैथिल्य करनेवाली है, अतः वह अग्निविद्या भी 'सद्' धातुके योगादग्निविद्याप्युपनिपदित्यु-च्यते।तथा च वक्ष्यति—''खर्ग-लोका अमृतत्वं भजन्ते" (क॰ उ॰ १।१।१३) इत्यादि।

ननु चोपनिषच्छब्देनाध्ये-तारो ग्रन्थमप्यभिलपन्ति । उप-निषद्मधीमहेऽध्यापयाम इति च।

एवं नैष दोषोऽविद्यादिसंसारहेतुविशरणादेः सदिधात्वर्थस्य
ग्रन्थमात्रेऽसम्भवादिद्यायां च
सम्भवात् । ग्रन्थस्वापिताद्ध्येन
तच्छब्दत्वोपपत्तेः, आयुर्वे घृतम्
इत्यादिवत् । तसादिद्यायां
ग्रुष्यया वृत्त्योपनिषच्छब्दो
वर्तते ग्रन्थे तु भक्त्येति ।

एवम्रपनिपन्निर्वचनेनैव विशि-ष्टोऽधिकारी विद्यायामुक्तः । विष-यश्च विशिष्ट उक्तो विद्यायाः परं अर्थके योगसे 'उपनिषद्' कही जाती है। ''खर्गलोकको प्राप्त होने-वाले पुरुष अमरत्व प्राप्त करते हैं'' ऐसा आगे कहेंगे भी।

शङ्का-किन्तु अध्ययन करने-वाले तो 'उपनिषद्' शब्दसे प्रन्थ-का भी उल्लेख करते हैं, जैसे—'हम उपनिषद् पढ़ते हैं अथवा पढ़ाते हैं' इत्यादि ।

समाधान-ऐसा कहना भी दोषयुक्त नहीं है। संसारके हेतु-भूत अविद्या आदिके विशरण आदि, जो कि सद् धातुके अर्थ हैं, प्रन्थमात्रमें तो सम्भव नहीं हैं किन्तु विद्यामें सम्भव हो सकते हैं। प्रन्थ भी विद्याके ही लिये हैं; इसलिये वह भी उस शब्दसे कहा जा सकता है; जैसे [आयुवृद्धिमें उपयोगी होनेके कारण] 'घृत आयु ही है' ऐसा कहा जाता है। इसलिये 'उपनिषद्' शब्द विद्यामें मुख्य वृक्तिसे प्रयुक्त होता है तथा प्रन्थमें गोणी वृक्तिसे।

इस प्रकार 'उपनिषद्' शब्दका निर्वचन करनेसे ही विद्याका विशिष्ट अधिकारी बतला दिया गया । तथा विद्याका प्रत्यगात्मखरूप पर- त्रस प्रत्यगात्मभूतम् । प्रयोजनं चात्या उपनिपद् आत्यन्तिकी संसारिनवृत्तिर्वसप्राप्तिलक्षणा । सम्बन्धश्रैवंभूतप्रयोजनेनोक्तः । अतो यथोक्ताधिकारिविपयप्रयोजनसम्बन्धाया विद्यायाः करतल-न्यस्तामलकवत् प्रकाशकत्वेन विशिष्टाधिकारिविपयप्रयोजनसम्बन्धा एता बह्नचो भवन्ति इत्यतस्ताः यथाप्रतिभानं व्याचक्ष्महे ।

व्रह्मरूप विशिष्टविषय भी कह दिया। इसी प्रकार इस उपनिषद्-का संसारकी आत्यन्तिक निवृत्ति और ब्रह्मप्राप्तिरूप प्रयोजन, तथा इस प्रकारके प्रयोजनसे इसका [साध्य-साधनरूप] सम्बन्ध भी बतला दिया। अतः उपर्युक्त अधिकारी, विषय, प्रयोजन और सम्बन्धवाली विद्याको करामलकवत् प्रकाशित करनेवाली होनेसे ये कठोपनिषद्की बल्लियाँ विशिष्ट अधिकारी, विषय, प्रयोजन और सम्बन्धवाली हैं, सो हम उनकी यथामति व्याएया करते हैं।



## प्रथम अध्याय

# म्थ्यमा बर्ह्हा

- with

वाजश्रवसका दान

ॐ उज्ञन्ह वै वाजश्रवसः सर्ववेदसं ददौ । तस्य ह नचिकेता नाम पुत्र आस ॥१॥

प्रसिद्ध है कि यज्ञफलके इच्छुक वाजश्रवाके पुत्रने [विश्वजित् यज्ञमें] अपना सारा धन दे दिया। उसका नचिकेता नामक एक प्रसिद्ध पुत्र था॥१॥

तत्राख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । उशन्कामयमानः, ह

वा इति वृत्तार्थसरणार्थों निपातों ।

वाजमन्नं तद्दानादिनिमित्तं श्रवो

यशो यस्य स वाजश्रवा रूढितो

वा । तस्यापत्यं वाजश्रवसः किल

विश्वजिता सर्वमेधेनेजे तत्फलं

कामयमानः। स तस्मिन्कतौ सर्ववेदसं सर्वस्वं धनं ददौ दत्तवान् ।

यहाँ जो आख्यायिका है वह
विद्याकी स्तुनिके लिये है। उरान्
अर्थात् कामनावाला। 'ह' और
'वै' ये निपात पहले बीते हुए
बृत्तान्तको स्मरण करानेके लिये
हैं। 'वाज' अनको कहते हैं;
उसके दानादिके कारण जिसका
श्रव यानी यरा हो उसे वाजश्रवा
कहते हैं; अथवा रूदिसे भी
यह उसका नाम हो सकता है।
उस वाजश्रवाके पुत्र वाजश्रवसने,
जिसमें सर्वस्त्र समर्पण किया जाता
है उस विश्वजित् यज्ञद्वारा, उसके
फलकी इच्छासे यजन किया। उस
यज्ञमें उसने सर्ववेदस् यानी अपना

तस्य यजमानस्य ह नचिकेता सारा धन दे डाटा । कहते हैं, उस यजमानका नचिकेता नामक नाम पुत्रः किलास बभ्व ॥१॥ एक पुत्र था॥१॥

### त १ ह कुमार १ सन्तं दक्षिणासु नीयमानासु श्रद्धा-विवेश सोऽमन्यत ॥ २ ॥

जिस समय दक्षिणाएँ (दक्षिणाखरूप गोएँ) छे जायी जा रही थीं, उसमें—यद्यपि अभी वह कुमार ही था—श्रद्धा (आस्तिक्यबुद्धि) का आवेश हुआ। वह सोचने छगा ॥ २॥

तं ह निचकेतसं कुमारं प्रथमवयसं सन्तमप्राप्तजननशक्तिं वालमेव श्रद्धास्तिक्यवुद्धिः 
पितुर्हितकामप्रयुक्ताविवेश प्रविष्टवती । किस्मिन्काल इत्याह—
ऋत्विग्भ्यः सदस्येभ्यश्च दक्षिणासु नीयमानासु विभागेनोपनीयमानासु दक्षिणार्थासु गोषु 
स आविष्टश्रद्धो निचकेता अमन्यत्।। २।।

जो कुमार अर्थात् प्रथम अवस्थामें ही स्थित है और जिरो पुत्रोत्पादन-की शक्ति प्राप्त नहीं हुई उस वालक नचिकेतामें श्रद्धाका अर्थात् पिताकी हितकामनासे प्रयुक्त आस्तिक्य बुद्धिका आवेश—प्रवेश हुआ। किस समय प्रवेश हुआ? इस-पर कहते हैं—जिस समय ऋत्विक और सदस्योंके लिये दक्षिणाएँ लायी जा रही थीं अर्थात् दक्षिणाके लिये विभाग करके गोएँ लायी जा रही थीं, उस समय नचिकेताने श्रद्धाविष्ट होकर विचार किया ॥२॥

कथमित्युच्यते-

किस प्रकार विचार किया सो बतलाते हैं—

#### नचिकेताकी शङ्का

# पीतोदका जम्धतृणा दुम्धदोहा निरिन्द्रियाः । अनन्दानाम ते लोकास्तान्स गच्छति ता ददत् ॥३॥

जो जल पी चुकी हैं, जिनका घास खाना समाप्त हो चुका है, जिनका दृध भी दुह लिया गया है और जिनमें प्रजननशक्तिका भी अभाव हो गया है उन गोओंका दान करनेसे वह दाता, जो अनन्द (आनन्द-श्रून्य) लोक हैं उन्हींको जाता है ॥ ३॥

दक्षिणार्था गात्रो विशेष्यन्ते
पीतम्रदकं याभिस्ताः पीतोदकाः,
जग्धं भिक्षतं तृणं याभिस्ता जग्धतृणाः, दुग्धो दोहः क्षीराख्यो
यासां ता दुग्धदोहाः, निरिनिद्रया अप्रजननसमर्था जीर्णा
निष्फला गात्र इत्यर्थः । यास्ता
एवंभूता गाक्रात्विग्भ्यो दक्षिणावुद्ध्या ददत्प्रयच्छन्ननन्दा
अनानन्दा असुखा नामेत्येतथे
ते लोकास्तान्स यजमानो
गच्छित ॥ ३ ॥

दक्षिणाके छिये छायी हुई गौओंकां विशेषग वतलाते जिन्होंने जल पी लिया वे पीतोदका कहलाती जो तृण (घास) खा चुकी हैं [अर्थात् जिनमें और घास खानेकी शक्ति नहीं रही है] वे जग्धतृणा हैं, जिनका क्षीर नामक दोह दुहा जा चुका है वे दुग्धदोहा हैं तथा निरिन्द्रिया--जो सन्तान उत्पन्न करनेमें असमर्था अर्थात् बूढ़ी और निष्फळ गोएँ हैं उन इस प्रकारकी गौओंको दक्षिणा-बुद्धिसे देनेवाला यजमान जो अनन्द अर्थात् सुख-लोक हैं उन्हींको जाता है ॥ ३॥

#### पिता-पुत्र-संवाद

स होवाच पितरं तत कस्मै मां दास्यसीति । द्वितीयं तृतीयं त इहोवाच मृत्यवे त्वा ददामीति ॥४॥

तत्र वह अपने पितासे बोटा—'हे तात! आप मुझे किसको देंगे?' इसी प्रकार उसने दुवारा-तिवारा भी कहा। तत्र पिताने उससे 'मैं तुझे मृत्युको दूँगा' ऐसा कहा।। ४।।

तदेवं क्रत्यसम्पत्तिनिमित्तं

पितुरिनष्टं फलं मया पुत्रेण सता

निवारणीयमात्मप्रदानेनापि क्रतुसम्पत्तिं कृत्वेत्येवं मत्वा पितरम्
उपगम्य स होवाच पितरं हे
तत तात कम्मै ऋत्विग्विशेपाय
दक्षिणार्थं मां दास्यसि प्रयच्छिस

इत्येतत् । एवमुक्तेन पित्रोपेक्ष्यमाणोऽपि द्वितीयं तृतीयमप्युवाच
कम्मै मां दास्यसि कम्मै मां
दास्यसीति । नायं कुमारस्वभाव
इति कुद्धः सन्पिता तं ह पुत्रं
किलोवाच मृत्यवे वैवस्वताय
त्वा त्वां ददामीति ॥ ४ ॥

तव, इस प्रकार यज्ञकी पूर्णता न होनेके कारण पिताको प्राप्त होनेवाला अनिष्ट फल मुझ-जैसे सत्पत्रको आत्मविद्यान करके भी करना चाहिये---ऐसा मानकर वह पिताके समीप जाकर बोहा-'हे तात ! आप मुझे किस ऋत्विग्विशेषको दक्षिणामें देंगे ?' इस प्रकार कहनेपर पिता-द्वारा वारम्वार उपेक्षा किये जानेपर भी उसने दूसरे-तीसरे बार भी यही वात कही कि 'मुझे किसको देंगे ? मुझे किसको देंगे ?' तत्र पिता यह सोचकर कि यह बाटकोंके-से खभाववाला नहीं है, क्रोधित हो गया और उस पुत्रसे बोला—'मैं तुझे सूर्यके पुत्र मृत्युको देता हूँ'॥॥ ---

स एवम्रुक्तः पुत्र एकान्ते परिदेवयांचकार । कथम् ? इत्युच्यते— पिताद्वारा इस प्रकार कहे जानेपर वह पुत्र एकान्तमें अनुताप करने लगा, किस प्रकार सो बतलाते हैं—

# बहूनामेमि प्रथमो बहूनामेमि मध्यमः। कि एक्वियमस्य कर्तव्यं यन्मयाद्य करिष्यति॥ ५॥

मैं बहुत-से [शिष्य या पुत्रों] में तो प्रथम (मुख्य वृत्तिसे) चलता हूँ और बहुतोंमें मध्यम (मध्यम वृत्तिसे) जाता हूँ। यमका रेसा क्या कार्य है जिसे पिता आज मेरेद्वारा सिद्ध करेंगे॥५॥

वहूनां शिष्याणां पुत्राणां वैमि | गच्छामि प्रथमः सन्मुख्यया शिष्यादिवृत्त्येत्यर्थः । मध्यमानां च बहूनां मध्यमो मध्यमयैव वृत्त्यौमि । नाधमया कदाचि-द्पि।तमेवं विशिष्टगुणमपि पुत्रं। मां मृत्यवे त्वा ददामीत्युक्तवान् पिता । स किंखिइमस्य कर्तव्यं प्रयोजनं मया प्रत्तेन करिष्यति यत्कर्तव्यमद्य ? नूनं प्रयोजनम् अनपेक्ष्यैव क्रोधवशादुक्तवान् पिता । तथापि तत्पितुर्वचो मृषा मा भूदित्येवं मत्वा परि-देवनापूर्वकमाह पितरं शोका-विष्टं किं मयोक्तमिति ॥ ५ ॥

मैं बहुत-से शिष्य अथवा पुत्रों-में तो प्रथम अर्थात् आगे रहकर मुख्य शिष्यादि वृत्तिसे चलता हूँ तथा बहुत-से मध्यम शिष्यादिमें मध्यम रहकर मध्यम-वृत्तिसे वर्तता हूँ। अधम वृत्तिसे मैं कभी नहीं रहता । उस ऐसे विशिष्ट-गुणसम्पन्न पुत्रको भी पिताने 'मैं तुझे मृत्युको देता हूँ' ऐसा कहा। परन्तु थमका ऐसा कौन-सा कर्तव्य--प्रयोजन इन्हें पूर्ण करना है जिसे ये इस प्रकार दिये हुए मेरेद्वारा सिद्ध करेंगे ? अवस्य किसी प्रयोजनकी अपेक्षा न करके ही पिताने क्रोधवश ऐसा कहा है। तथापि 'पिताका वचन मिथ्या न हो' ऐसा विचारकर उसने अपने पितासे, जो यह सोचकर कि 'मैंने क्या कह डाला ?' शोकातुर हो रहे थे, खेदपूर्वक कहा ॥ ५॥

अनुपरय यथा पूर्वे प्रतिपरय तथापरे । सस्यमिव मर्त्यः पच्यते सस्यमिवाजायते पुनः ॥ ६॥

जिस प्रकार पूर्वपुरुप व्यवहार करते थे उसका विचार कीजिये तथा जैसे वर्तमानकालीन अन्य लोग प्रवृत्त होते हैं उसे भी देखिये। मनुष्य खेतीकी तरह पकता (वृद्ध होकर मर जाता) है और खेतीकी भाँति फिर उत्पन्न हो जाता है।। ६।।

अनुपञ्चालोचय निभालय |
अनुक्रमेण यथा |
स्वनायः येन प्रकारेण वृत्ताः
पूर्वे अतिक्रान्ताः

पितिपितामहाद्यस्तव । तान्दृष्ट्वा च तेषां वृत्तमास्थातुमहिस । वर्त-मानाश्चापरे साधवो यथा वर्तन्ते तांश्चं प्रतिपश्चालोचय तथा न च तेषु मृपाकरणं वृत्तं वर्त-यानं वास्ति । तद्विपरीतमसतां च वृत्तं मृपाकरणम् । न च मृपा कृत्वा कश्चिद्वजरामरो भवति । यतः सस्यमिव मत्यों मनुष्यः पच्यते जीणों भ्रियते । मृत्वा च सस्यमिव आज्ञायत आविभवति पुनरेवमनित्ये जीव-

आपके पिता-पितामह आदि पुरुप अनुक्रमसे जिस प्रकार आचरण करते आये हैं उसकी आलोचना कीजिये-उसपर दृष्टि डालिये। उन्हें देखकर आपको उन्हींके आचरणोंका पालन करना चाहिये। तथा वर्तमानकाछीन जो दूसरे साधुछोग आचरण करते हैं उनकी भी आलोचना कीजिये। उनमेंसे किसीका भी आचरण अपने कथनको मिध्या करना नहीं था और न इस समय ही किसीका है। इसके विपरीत असत्प्रुचींका आचरण मिथ्या करना ही है । किन्तु अपने आचरणको मृषा करके कोई अजर-अमर नहीं हो सकता । क्योंकि मनुष्य खेतीकी तरह पकता अर्थात् जीर्ण होकर मर जाता है, तथा मरकर खेतीके समान पनः उत्पन्न-आविर्भूत हो जाता है। इस प्रकार इस अनित्य जीवलोकमें आत्मनः सत्यम् । प्रेपय मां यमाय इत्यभित्रायः ॥ ६ ॥ पास भेजिये ॥ ६ ॥

लोके कि मृपाकरणेन । पालय असत्य आचरणसे लाभ ही क्या है ? अतः अपने सत्यका पालन कीजिये अर्थात् मुझे यमराजके

> \*\*\*\*\*\*\*\* यमलोकमें नचिकेता

पितात्मनः स एवमुक्तः सत्यतायै प्रेपयामास । स च यमभवनं गत्वा तिस्रो रात्रीः उवास यमे प्रोपिते । प्रोध्यागतं यमममात्या भार्या वा ऊचुर्वोध-यन्तः-

पुत्रके इस प्रकार कहनेपर पिताने अपनी सत्यताकी रक्षाके ढिये उसे यमराजके पास भेज दिया । वह यमराजके घर पहुँचकर तीन रात्रि टिका रहा, क्योंकि यम उस समय बाहर गये हुए थे। प्रवाससे छौटनेपर यमराजसे उनकी भार्या अथवा मन्त्रियोंने समझाते हुए कहा---

वैश्वानरः प्रविशत्यतिथिर्बाह्मणो गृहान्। तस्यैता शानित कुर्वन्ति हर वैवखतोदकम् ॥ ७॥

ब्राह्मण-अतिथि होकर अग्नि ही घरोंमें प्रवेश करता है। [साधु पुरुप ] उस अतिथिकी यह [अर्थ-पाद्य-दानरूपा ] शान्ति किया करते हैं । अतः हे वैवखत ! [इस ब्राह्मण-अतिथिकी शान्तिके छिये] जल ले जाइये ॥ ७॥

वैश्वानरोऽग्निरेव साक्षात् प्रविश्वत्यतिथिः सन्ब्राह्मणो गृहान्दहिनव तस्य दाहं शमयन्त इवाग्नेरेतां पाद्यासनादिदान-लक्षणां शान्ति कुर्वन्ति सन्तोऽति-

त्राह्मण-अतिथिके रूपमें साक्षात् वेश्वानर-अग्नि ही दग्ध करता हुआ-सा घरोंमें प्रवेश करता है। उस अग्निके दाहको मानों शान्त करते हुए ही साध-गृहस्थजन यह पाद्यादि दानरूप शान्ति किया थेर्यतोऽतो हराहर हे वैवस्वत करते हैं। अतः हे वैवस्वत !

उदकं निचकेतसे पाद्यार्थम् । यत-ले जाइये । क्योंकि ऐसा न करनेमें श्राकरणे प्रत्यवायः श्र्यते ॥ ७॥ | प्रत्यवाय सुना जाता है ॥ ७॥

--<del>(O()O)</del>--

आशाप्रतीक्षे संगत ५ सूनृतां च इष्टापूर्ते पुत्रपशू ५ श्रवान् । एतद्वृङ्क्ते पुरुषस्याल्पमेधसो यस्यानश्चन्वसति ब्राह्मणो गृहे ॥ ८ ॥

जिसके घरमें ब्राह्मण-अतिथि विना भोजन किये रहता है उस मन्दबुद्धि पुरुपको ज्ञात और अज्ञात वस्तुओंको प्राप्तिकी इच्छाएँ, उनके संयोगसे प्राप्त होनेवाले फल, प्रिय वाणीसे होनेवाले फल, यागादि इष्ट एवं उद्यानादि पूर्त कर्मोंके फल तथा समस्त पुत्र और पशु आदिको वह नष्ट कर देता है ॥ ८॥

आशाप्रतीक्षे अनिज्ञातप्राप्ये
प्रार्थप्रार्थना आशा

श्रीवा निज्ञातप्राप्यार्थप्रतीक्षणं प्रतीक्षा ते

आशाप्रतीक्षे, संगतं तत्संयोगजं
फलम्, सनुतां च सनुता हि प्रिया
वाक्तिनिमतं च, इष्टापूर्ते इष्टं
यागजं पूर्तमारामादिकियाजं
फलम्, पुत्रपश्चं पुत्रांश्च पश्चंश्च
सर्वानेतत्सर्वं यथोक्तं वृङ्क
आवर्जयति विनाशयतीत्येतत्—
पुरुषस्याल्पमेधसोऽल्पप्रज्ञस्य—
यस्यानश्चन्नभुद्धानो ब्राह्मणो गृहे

जिसके घरमें ब्राह्मण विना
भोजन किये रहता है उस
मन्दमित पुरुषके 'आशा-प्रतीक्षा'—
आशा—जिनका कोई ज्ञान नहीं
है उन प्राप्तव्य इष्ट पदार्थोंकी इच्छा
तथा अपने प्राप्तव्य ज्ञात पदार्थोंकी
प्रतीक्षा एवं संगत—उनके संयोगसे
प्राप्त होनेवाले फल, स्नृता—प्रिय
वाणी और उससे होनेवाले फल,
'इष्टापूर्त'—इष्ट—यागादिसे प्राप्त
होनेवाले फल और पूर्त—बागबगीचोंके लगानेसे होनेवाले फल तथा
पुत्र और पशु — इन उपर्युक्त समीको
नष्ट कर देता है। अतः तार्ह्पय

वसति । तसादनुपेक्षणीयः सर्वा- यह है कि अतिथि सभी अवस्थाओं-वस्थास्व प्यतिथिरित्यर्थः ॥ ८॥ में अनुपेक्षणीय है ॥ ८॥

एवमुक्तो मृत्युरुवाच नचि-केतसमुपगम्य पूजापुरःसरम्— [मन्त्रियोंद्वारा] इस प्रकार कहे जानेपर यमराजने नचिकेताके पास जा उसकी पूजा करनेके अनन्तर कहा—

यमराजका वरप्रदान

तिस्रो रात्रीर्यद्वात्सीर्ग्रहे मे अनश्चन्ब्रह्मन्नतिथिर्नमस्यः । नमस्तेऽस्तु ब्रह्मन्खस्ति मेऽस्तु तस्मात्प्रति त्रीन्वरान्वृणीष्व॥ ६॥

हे ब्रह्मन् ! तुम्हें नमस्कार हो; मेरा कल्याण हो । तुम नमस्कार-योग्य अतिथि होकर भी मेरे घरमें तीन रात्रितक बिना भोजन किये रहे; अतः एक-एक रात्रिके छिये एक-एक करके मुझसे तीन वर माँग छो ॥९॥

तिस्रो रात्रीर्यद्यसाद्वात्सीः
 उषितवानिस गृहे मे ममानश्चन् हे
 त्रक्षत्रितिथिः सन्नमस्यो नमस्का रार्द्ध्य तसान्नमस्ते तुभ्यमस्तु
 भवतु । हे ब्रह्मन्स्विस्ति भद्रं मेऽस्तु
 तसाद्भवतोऽनशनेन मद्गृहवास निमित्ताहोपात्तत्राप्त्युपशमेन ।
 यद्यपि भवद्नुग्रहेण सर्वं मम
 स्विस्त स्यात्तथापि त्यद्धिक-

हे ब्रह्मन् ! क्योंकि अतिथि और नमस्कारयोग्य होकर भी तुम तीन रात्रितक बिना कुछ भोजनं किये मेरे घरमें रहे हो, अतः तुम्हें नमस्कार है । हे ब्रह्मन् ! मेरे घरमें बिना भोजन किये आपके निवास करनेके निमित्तसे हुए दोषसे, उससे प्राप्त हुए अनिष्ट फलकी शान्ति-हारा, मेरा मंगल—शुभ हो । यद्यपि तुम्हारी कृपासे ही मेरा सब प्रकार कल्याण हो जायगा, तथापि संप्रसादनार्थमनशनेनोपोपिताम् एकैकां रात्रिं प्रति त्रीन्वरान् वृणीष्व अभिप्रेतार्थविशेषान् प्रार्थयस्व मत्तः ॥ ९ ॥

अपनी अधिक प्रसन्नताके लिये तुम विना भोजन किये वितायी हुई एक-एक रात्रिके प्रति मुझसे तीन वर—अपने अभीष्ट पदार्थविशेष माँग लो ॥ ९॥

नचिकेतास्त्वाह-यदि दित्सु-र्वरान्- नचिकेताने कहा—यदि आप वर देना चाहते हैं तो—

प्रथम वर-पितृपरितोष

शान्तसंकरुपः सुमना यथा स्या-द्वीतमन्युर्गीतमो माभि मृत्यो । त्वत्प्रसृष्टं माभिवदेत्प्रतीत एतत्त्रयाणां प्रथमं वरं वृणे॥१०॥

हे मृत्यो ! जिससे मेरे पिता वाजश्रवस मेरे प्रति शान्तसङ्गल्प, प्रसन्नचित्त और क्रोधरहित हो जायँ तथा आपके भेजनेपर मुझे पहचानकर वातचीत करें—यह मैं [आपके दिये हुए] तीन वरोंमेंसे पहला वर माँगता हूँ ॥ १०॥

शान्तसंकल्प उपशान्तः संकल्पो यस्य मां प्रति यमं प्राप्य किं नु करिष्यति मम पुत्र इति स शान्तसंकल्पः सुमनाः प्रसन्न-मनाश्च यथा स्याद्वीतमन्युर्विगत-रोपश्च गौतमो मम पिता माभि मां प्रति हे मृत्यो किं च त्वत्प्र-सृष्टं त्वया विनिर्भुक्तं प्रेषितं गृहं प्रति मामभिवदेत्प्रतीतो लब्ध-

जिस प्रकार मेरे पिता गौतम
मेरे प्रति शान्तसङ्कल्प—जिनका
ऐसा सङ्कल्प शान्त हो गया है कि
'न जाने मेरा पुत्र यमराजके पास
जाकर क्या करेगा,' सुमनाः—
प्रसन्नचित्त और वीतमन्यु—क्रोधरहित हो जायँ और हे मृत्यो !
आपके भेजे हुए—घरकी ओर
जानेके लिये छोड़े हुए मुझसे
विश्वस्त—ल्ब्धस्मृति होकर अर्थात्

स्मृतिः स एवायं पुत्रो ममागत इत्येवं प्रत्यभिजानित्यर्थः। एतत्प्रयोजनं त्रयाणां प्रथममाद्यं वरं वृणे प्रार्थये यत्पितुः परि-तोषणम्॥ १०॥

शि: । वही पुत्र मेरे पास लौट आया है, सम्भाषण करें । यह अपने पिताकी प्रसन्ततारूप प्रयोजन ही मैं अपने पिरिन तीन वरोंमेंसे पहला वर माँगता हूँ ॥ १०॥

मृत्युरुवाच-

मृत्युने कहा---

यथा पुरस्ताद्भविता प्रतीत

औद्दालकिरारुणिर्मत्प्रसृष्टः ।

मुख रात्रीः शयिता वीतमन्यु-

स्त्वां दद्दशिवान्मृत्युमुखात्प्रमुक्तम्॥११॥

मुझसे प्रेरित होकर अरुणपुत्र उदालक तुझे पूर्ववत् पहचान लेगा । और शेष रात्रियोंमें सुखपूर्वक सोवेगा, क्योंकि तुझे मृत्युके मुखसे छूटकर आया हुआ देखेगा ॥ ११ ॥

यथा बुद्धिस्त्विय पुरस्तात् पूर्वमासीत्स्नेहसमन्विता पितु-स्तव भविता प्रीतिसमन्त्रितस्तव पिता तथैव प्रतीतवान्सन्नौदा-लिकः उदालक एवौदालिकः। अरुणस्यापत्यमारुणिः,द्वचामुष्या-यणो वा।मत्प्रसृष्टो मयानुज्ञातः

तेरे पिताकी बुद्धि जिस प्रकार पहले तेरे प्रति स्नेहयुक्ता थी उसी प्रकार वह औदालकि अब भी प्रीतियुक्त होकर तेरे प्रति विश्वस्त हो जायगा । यहाँ उदालकको ही 'औदालकि' कहा है तथा अरुणका पुत्र होनेसे वह आरुणि है । अथवा यह भी हो सकता है कि वह द्वामुष्यायण\* हो। 'मत्प्रसृष्टः'

<sup>#</sup> जो एक ही पुत्र दो पिताओंद्वारा संकेत करके अपना उत्तराधिकारी निश्चित किया जाता है वह 'द्वथामुख्यायण' कहलाता है। वह अकेला ही दोनों पिताओंकी सम्पत्तिका स्वामी और उन्हें पिण्डदान करनेका अधिकारी होता है। जैसे पुत्ररूपसे स्वीकार किया हुआ पुत्रीका पुत्र अथवा अन्य दत्तक पुत्र आदि। अतः अकेले वाजश्रवसको ही औदालिक और आकृणि कहनेसें यह सम्भव है कि वह उदालक और अकृण दो पिताओंका उत्तराधिकारी हो।

सन् इतरा अपि रात्रीः सुखं प्रसन्नमनाः शियता खप्ता वीत-मन्युर्विगतमन्युश्च भिवता स्थान्वा पुत्रं ददृशिवान्दृष्ट्यान्स मृत्यु-स्रुखान्मृत्युगोचरात् प्रसुक्तं सन्तम् ॥ ११ ॥

सुखं अर्थात् मुझसे आज्ञप्त होकर वह वीत-श्राप्त चित्तसे शयन करेगा तथा प्रसन्न चित्तसे शयन करेगा तथा [यह सोचकर] बीतमन्यु—क्रोध-हीन हो जायगा कि तुझ पुत्रको मृत्युके मुखसे अर्थात् मृत्युके अधिकारसे मुक्त हुआ देखा है।।११॥

नचिकेता उवाच-

नचिकेता बोहा---

स्वर्गस्वरूपप्रदर्शन

स्वर्गें लोके न भयं किंचनास्ति न तत्र त्वं न जरया बिभेति। उभे तीर्त्वाशनायापिपासे शोकातिगो मोद्ते स्वर्गलोके॥ १२॥

हे मृत्युदेव ! खर्गलोकमें कुछ भी भय नहीं है। वहाँ आपका भी वश नहीं चलता । वहाँ कोई वृद्धावस्थासे भी नहीं डरता । खर्गलोकमें पुरुष भूख-प्यास—दोनोंको पार करके शोकसे ऊपर उठकर आनन्द मानता है ॥ १२ ॥

खर्गे लोके रोगादिनिमित्तं भयं किंचन किंचिदिप नास्ति। न च तत्र त्वं मृत्यो सहसा प्रभवस्यतो जरया युक्त इह लोकत्रक्वतो न विभेति कुतश्चित् तत्र। किंचोभे अञ्चनायापिपासे तीर्त्वातिक्रम्य शोकमतीत्य गच्छतीति शोकातिगः सन

स्वर्गलोकमें रोगादिके कारण होनेवाला भय तिनक भी नहीं है। हे मृत्यो ! वहाँ आपकी भी सहसा दाल नहीं गलती । अतः इस लोकके समान वहाँ वृद्धावस्थासे युक्त होकर कोई पुरुष आपसे कहीं नहीं उरता। बल्कि पुरुष भूख-प्यास दोनोंको पार करके, जो शोकको अतिक्रमण कर जाय ऐसा हृष्यति स्वर्गलोके दिव्ये ॥१२॥

मानसेन दुःखेन वर्जितो मोदते शोकातीत होकर-मानसिक दुःखसे छुटकारा पाकर उस दिव्य खर्गलोकमें आनन्द मानता है॥१२॥

द्वितीय वंर—स्वर्गसाधनभूत अग्निविद्या स त्वमिन स्वर्ग्यमध्येषि मृत्यो प्रबृहि ल ५ श्रद्धानाय महाम्। स्वर्गेलोका अमृतत्वं भजन्त एतद्द्वितीयेन वृणे वरेण॥१३॥

हे मृत्यो ! आप स्वर्गके साधनभूत अग्निको जानते हैं, सो मुझ श्रद्धालुके प्रति उसका वर्णन कीजिये, [जिसके द्वारा] खर्गको प्राप्त हुए पुरुष अमृतत्व प्राप्त करते हैं । दूसरे वरसे मैं यही माँगता हूँ ॥ १३॥

एवंगुणविशिष्टस्य स्वर्गलो-कस्य प्राप्तिसाधनभूतमप्रिं स त्वं मृत्युरध्येषि सारसि जानासि इत्यर्थः, हे मृत्यो यतस्त्वं प्रब्रहि कथय श्रद्धानाय श्रद्धावते महां खर्गार्थिनेः येनाप्रिना चितेन खर्गलोकाः खर्गो लोको येषां ते स्वर्गलोका यजमाना अमृतत्वम् अमरणतां देवत्वं भजन्ते प्राप्त-वन्ति तदेतद्गिविज्ञानं द्वितीयेन वरेण वृणे ॥ १३ ॥

हे मृत्यो ! क्योंकि आप ऐसे गुणवाले खर्गलोककी साधनभूत अग्निको स्मर्ण रखते यानी जानते हैं, अतः मुझ स्वर्गार्थी श्रद्धाल-के प्रति उसका वर्णन कीजिये; जिस अग्निका चयन करनेसे स्वर्गप्राप्त पुरुष अर्थात् स्वर्गे ही जिनका लोक है ऐसे यजमानगण अमृतत्व-अमरता अर्थात् देवभावको प्राप्त हो जाते हैं। इस अग्निविज्ञानको मैं दूसरे वरद्वारा माँगता हूँ ॥१३॥

यह मृत्युकी प्रतिज्ञा है-मृत्योः प्रतिज्ञेयम् प्र ते व्रवीमि तदु मे निबोध स्वर्ग्यमिमं नचिकेतः प्रजानन् । अनन्तलोकाप्तिमथो प्रतिष्ठां

विद्धि लमेतं निहितं गुहायाम् ॥ १४ ॥

हे नचिकेतः ! उस खर्गप्रद अग्निको अच्छी तरह जाननेवाला मैं तेरे प्रति उसका उपदेश करता हूँ । त् उसे मुझसे अच्छी तरह समझ छे। इसे तः अनन्तलोकको प्राप्ति करानेवाला, उसका आधार और बुद्धिरूपी गुहामें स्थित जान ॥ १४ ॥

प्रव्रवीमिः प्र ते तभ्यं यत्त्वया प्रार्थितं तदु मे मम वचसो निबोध बुध्यस्वैकाग्र-मनाः सन्खर्यं स्वर्गीय हितं स्वर्गसाधनमप्तिं हे नचिकेतः प्रजानन्विज्ञातवानहं सन्नित्यर्थः। प्रब्रवीमि तनिबोधेति च शिष्य-बुद्धिसमाधानार्थं वचनम् ।

अधुनाम्निं स्तौति।अनन्तलो-काप्तिं स्वर्गलोकफलप्राप्तिसाधनम् इत्येतत्, अथो अपि प्रतिष्ठास् आश्रयं जगतो विराड्रूपेण, तमेत-मिं मयोच्यमानं विद्धि जानीहि त्वं निहितं स्थितं गुहायां विदुषां बुद्धौ निविष्टमित्यर्थः ॥ १४ ॥

हे नचिकेतः! जिसके लिये तुमने प्रार्थना की थी उस खर्य-खर्गप्राप्तिमें हितावह अर्थात् खर्गके साधनरूप अग्निको तू एकाम्रचित्त होकर मेरे वचनसे अच्छी तरह समझ ु छे उसे सम्यक् प्रकारसे जाननेवाला — उसका विशेषज्ञ मैं तेरे प्रति उसका वर्णन करता हूँ। 'मैं कहता हूँ' 'त् उसे समझ ले' ये वाक्य शिष्यके बुद्धिको समाहित करनेके लिये हैं।

अब उस अग्निकी स्तृति करते हैं। जो अनन्त लोकाप्ति अर्थात् खर्गलोकरूप फलकी प्राप्तिका साधन तथा विराट्रूपसे जगत्की प्रतिष्ठा-आश्रय है मेरे द्वारा कहे हुए उस इस अग्निको तु गुहामें अर्थात् बुद्धिमान् पुरुषोंकी बुद्धिमें स्थित जान ॥ १४॥

इदं श्रुतेर्वचनम् । यह श्रुतिका वचन है-लोकादिमग्निं तमुवाच तस्मै या इष्टका यावतीर्वा यथा वा । स चापि तत्प्रत्यवद्यथोक्त-

मथास्य मृत्युः पुनरेवाह तुष्टः ॥ १५ ॥

तब यमराजने छोकोंके आदिकारणभूत उस अग्निका तथा उसके चयन करनेमें जैसी और जितनी ईंटें होती हैं, एवं जिस प्रकार उसका चयन किया जाता है उन सबका निचकेताके प्रति वर्णन कर दिया। और उस निचकेताने भी जैसा उससे कहा गया था वह सब सुना दिया। इससे प्रसन्न होकर मृत्यु किर बोछा॥ १५॥

लोकादि लोकानामादि प्रथमशरीरित्वाद्धिं तं प्रकृतं नचिकेतसा प्रार्थितमुवाचोक्तवान्
मृत्युस्तस्मै नचिकेतसे। किं च
या इष्टकाश्चेतव्याः स्वरूपेण,
यावतीर्वा संख्यया, यथा वा
चीयतेऽप्रियेंन प्रकारेण सर्वमेतद्
उक्तवानित्यर्थः। स चापि नचिकेतास्तन्मृत्युनोक्तं यथावत्प्रत्ययेनावदत्प्रत्युचारितवान्। अथ
तस्य प्रत्युचारणेन तुष्टः सन्मृत्युः
पुनरेवाह वरत्रयव्यतिरेकेणान्यं
वरं दित्सुः॥ १५॥

नचिकेताने जिसके छिये प्रार्थना की थी और जिसका प्रकरण चल रहा है प्रथम शरीरी होनेके कारण लोकोंके आदिभूत उस अग्निका यमने नचिकेताके प्रति वर्णन कर दिया। तथा खरूपतः जिस प्रकारकी और संख्यामें जितनी ईंटोंका चयन करना चाहिये एवं यथा यानी जिस तरह अग्निका चयन किया जाता है वह सब भी कह दिया। तथा उस नचिकेताने भी, जिस प्रकार उसे मृत्युने बताया था वह सब समझकर ज्यों-का-त्यों सुना दिया। तव उसके प्रत्युचारणसे प्रसन हो मृत्युने इन तीन वरके अतिरिक्त और भी वर देनेकी इच्छासे उससे फिर कहा।। १५।।

कथम् कैसे कहा [सो बतलाते हैं—]

तमब्रवीत्प्रीयमाणो महात्मा वरं तवेहाद्य ददामि भूयः। तवैव नाम्ना भवितायमिः सुङ्कां चेमामनेकरूपां गृहाण॥ १६॥

महात्मा यमने प्रसन्न होकर उससे कहा—'अत्र मैं तुझे एक वर और भी देता हूँ । यह अग्नि तेरे ही नामसे प्रसिद्ध होगा और त इस अनेक रूपवाटी माटाको ग्रहण कर ॥ १६॥

तं निचकेतसमब्रवीत्प्रीय-माणः शिष्ययोग्यतां पश्यन्प्रीय-माणः प्रीतिमनुभवन्महात्माक्षुद्र-नुद्धिवरं तव चतुर्थमिहः प्रीति-निमित्तमद्येदानीं ददामि भूयः पुनः प्रयच्छामि । तवैव निच-केतसो नाम्नाभिधानेन प्रसिद्धो भविता मयोच्यमानोऽयमग्निः । किं च सङ्कां शब्दवतीं रत्नमयीं मालामिमामनेकरूपां विचित्रां गृहाण स्त्रीकुरु । यद्वा सङ्काम् अकुत्सितां गतिं कर्ममयीं गृहाण । अन्यदिष कर्मविज्ञानमनेकफल-हेतुत्वात्स्वीकुर्वित्यर्थः ॥ १६ ॥

अपने शिष्यकी योग्यताको देखकर प्रसन्न हुए-प्रीतिका अनुभव करते हुए महात्मा-अक्षुद्रबुद्धि यमने नचिकेतासे कहा-अब मैं प्रसन्नताके कारण तुझे फिर भी यह चौथा वर और देता हूँ । मेरेद्वारा कहा हुआ यह अग्नि तुझ नचिकेताके ही नामसे प्रसिद्ध होगा तथा त् यह शब्द करनेवाली रह.मयी, अनेकरूपा विचित्रवर्णा माटा भी प्रहण-स्वीकार कर । अथवा सङ्का यानी कर्ममयी अनिन्दिता गति ग्रहण कर । तात्पर्य यह है कि इसके सिवा अनेक फलका कारण होनेसे त मुझसे कर्मविज्ञानको और भी खीकार कर ॥ १६॥

. पुनरि कर्भस्तुतिमेवाह | यमराज फिर भी कर्मकी स्तुति ही करते हैं—

नाचिकेत अग्निचयनका फल

त्रिणाचिकेतस्त्रिभिरेत्य सन्धि त्रिकर्मकृत्तरति जन्मसृत्यू। ब्रह्मजज्ञं देवमीड्यं विदित्वा निचाय्येमा शान्तिमत्यन्तमेति॥ १७॥

त्रिणाचिकेत अग्निका तीन बार चयन करनेवाला मनुष्य [माता, पिता और आंचार्य—इन ] तीनोंसे सम्बन्धको प्राप्त होकर जन्म और मृत्युको पार कर जाता है। तथा ब्रह्मसे उत्पन्न हुए, ज्ञानवान् और स्तुतियोग्य देवको जानकर और उसे अनुभव कर इस अत्यन्त शान्तिको प्राप्त हो जाता है।

त्रिणाचिकेतस्तः कृत्वाप्तिश्रितो येन स त्रिणाचिकेतस्तद्विज्ञानस्तद्घ्ययनस्तद्गुष्ठानवान्वा।
त्रिभिर्मातृपित्राचायँरेत्य प्राप्य
सिन्धसन्धानं सम्बन्धं मात्राद्यनुश्रासनं यथावत्प्राप्येत्येतत्।
तद्धि प्रामाण्यकारणं श्रुत्यन्त्राद्
अवगम्यते यथा "मातृमान्पितृमानाचार्यवान्त्र्यात्" ( तृ० उ०
४।१।२) इत्यादेः।

जिसने तीन बार नाचिकेत अग्निका चयन किया है उसे त्रिणाचिकेत कहते हैं। अथवा उसका ज्ञान अध्ययन और अनुष्ठान करनेवाटा ही त्रिणाचिकेत है। वह त्रिणाचिकेत माता, पिता और आचार्य इन तीनोंसे सन्धि—सन्धान यानी सम्बन्धको प्राप्त होकर अर्थात् यथाविधि माता आदिकी शिक्षाको प्राप्त कर; क्योंकि एक दूसरी श्रुतिसे उनकी शिक्षा ही धर्मज्ञानकी प्रामाणिकतामें हेतु मानी गयी है; जैसा कि—"माता पिता एवं आचार्यसे शिक्षित पुरुष कहे" इत्यादि श्रुतिसे जाना जाता है।

वेदस्पृतिशिष्टैर्वा प्रत्यक्षातु-मानागमैर्वा । तेभ्यो हि विशुद्धिः ष्रत्यक्षा । त्रिकर्मकृदिज्याध्यय-नदानानां कर्ता तरत्यतिक्रामित जन्ममृत्यू ।

किं च व्रक्षजज्ञं व्रक्षणो हिरण्यगर्भाजातोव्रक्षजः। व्रक्षजः श्रासौ ज्ञश्चेति व्रक्षजज्ञः सर्वज्ञो ह्यसौ। तं देवं द्योतनाज्ज्ञानादि-गुणवन्तमीड्यं स्तुत्यं विदित्वा शास्त्रतो निचाय्य दृष्टा चात्म-भावेनेमां स्वबुद्धिप्रत्यक्षां ज्ञान्तिम् उपरतिमत्यन्तमेत्यतिशयेनैति। वैराजं पदं ज्ञानकर्मसमुच्चयानु-ष्ठानेन प्रामोतीत्यर्थः॥ १७॥

अथवा वेद, स्मृति और शिष्ट पुरुषोंसे या प्रत्यक्ष, अनुमान और आगमसे [सम्बन्ध प्राप्त करके] यज्ञ, अध्ययन और दान—इन तीन कर्मोंको करनेवाला पुरुष जन्म और मृत्युको तर जाता है—उन्हें पार कर लेता है, क्योंकि उन (वेदादि अथवा प्रत्यक्षादि प्रमाणों) से स्पष्ट ही शुद्धि होती देखी है।

तथा 'ब्रह्मजज्ञ' ब्रह्मज---ब्रह्मा यानी हिरण्यगर्भसे उत्पन हुआ र्वहाज कहलाता है: इस प्रकार जो व्रह्मज है और ज्ञ (ज्ञाता) भी है उसे ब्रह्मजङ्ग कहते हैं। वह सर्वज्ञ है। उस देवको--जो आदिके कारण देव कहलाता है, और ज्ञानादि गुणवान् होनेसे ईडय—स्तुतियोग्य है उसे शास्त्रसे जानकर और 'निचाय्य' अर्थात आत्मभावसे देखकर अपनी बुद्धिसे प्रत्यक्ष होनेवाली इस आत्यन्तिक शान्ति-उपरतिको प्राप्त हो जाता है। अर्थात् ज्ञान और कर्मके समुचय-का अनुष्ठान करनेसे वैराज पदको प्राप्त कर लेता है।। १७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इदानीमग्निविज्ञानचयनफलम् उपसंहरति प्रकरणं च— कठो॰ २—

अत्र अग्निविज्ञान और उसके चयनके फलका तथा इस प्रकरणका उपसंहार करते हैं—

## त्रिणाचिकेतस्त्रयमेतद्विदित्वा य एवं विद्वा ५ श्चिनुते नाचिकेतम् ।

स मृत्युपाशान्पुरतः प्रणोद्य

शोकातिगो मोदते स्वर्गलोके ॥ १८॥

जो त्रिणाचिकेत विद्वान् अग्निके इस त्रयको [ यानी कौन ईंटें हों, कितनी संख्यामें हों और किस प्रकार अग्निचयन किया जाय—इसको ] जानकर नाचिकेत अग्निका चयन करता है वह देहपातसे पूर्व ही मृत्युके बन्धनोंको तोड़कर शोकसे पार हो खर्ग छोकमें आनन्दित होता है ॥ १८॥

त्रिणाचिकेतस्त्रयं यथोक्तं या

इष्टका यावतीर्वा यथा वेत्येतद्
विदित्वावगत्य यथैवमात्मरूपेण
अग्निं विद्वांश्वित्तते निर्वर्तयित
नाचिकेतमिंग्नं कतुं समृत्युपाशान्
अधमीज्ञानरागद्वेपादिलक्षणान्
पुरतः अग्रतः पूर्वमेव शरीरपातात्

इत्यर्थः, प्रणोग्नापहाय शोकातिगो

मानसैर्दुः सैर्वर्वितंत इत्येतत्

मोदते स्वर्गलोके वैराजे

विराडात्मस्वरूपप्रतिपच्या।१८।

जो त्रिणाचिकेत अग्निके पूर्वोक्त त्रयको जानकर अर्थात जो ईंटे होनी चाहिये, जितनी होनी चाहिये तथा जिस प्रकार अग्नि चयन करना चाहिये-इन तीनों बातोंको समझकर उस अग्निको आत्मखरूप-से जाननेवाला जो विद्वान् अग्नि-क्रतुका चयन करता-साधन करता वह अधर्म, अज्ञान और राग-द्वेषादिरूप मृत्युके बन्धनोंको पुरतः — अग्रतः अर्थात् देहपातसे पूर्व ही अपनोदन—त्याग करके शोकसे पार हुआ अर्थात् मानसिक दुःखोंसे मुक्त हुआ खर्गमें यानी वैराज-लोकमें विराडात्मखरूपकी होनेसे आनन्दित होतां है ॥ १८॥

## एष तेऽिमनिचिकेतः स्वग्यों यमवृणीथा द्वितीयेन वरेण। एतमिमं तवैव प्रवक्ष्यन्ति जनास-स्तृतीयं वरं नचिकेतो वृणीष्व॥१६॥

हे नचिकेतः ! त्ने द्वितीय वरसे जिसे वरण किया था वह यह स्वर्गका साधनभूत अग्नि तुझे वतला दिया । लोग इस अग्निको तेरा ही कहेंगे । हे नचिकेतः ! त् तीसरा वर और माँग ले ॥ १९॥

एप ते तुभ्यमग्निर्वरो हे नचिकेतः स्वर्ग्यः स्वर्गसाधनो यमग्निं
वरमवृणीथाः प्रार्थितवानिस्
द्वितीयेन वरेण सोऽग्निर्वरो दत्त
इत्युक्तोपसंहारः । किश्च तमग्निं
तवैव नाम्ना प्रवक्ष्यन्ति जनासो
जना इत्येतत् । एप वरो दत्तो
मया चतुर्थस्तुष्टेन । तृतीयं वरं
नचिकेतो वृणीष्व । तिसन्द्यद्त्त
ऋणवानहमित्यभिप्रायः ॥१९॥

हे नचिकेतः ! अपने दूसरे वरसे त्ने जिस अग्निका वरण किया था—जिसके छिये त्ने प्रार्थना की थी वह स्वर्गप्राप्तिका साधनभूत यह अग्निविज्ञानरूप वर मैंने तुझे दे दिया । इस प्रकार उपर्युक्त अग्निविज्ञानका उपसंहार कहा गया। यही नहीं, छोग इस अग्निको तेरे ही नामसे पुकारेंगे । यह तुझसे प्रसन्न हुए मैंने तुझे चौथा वर दिया था । हे नचिकेतः ! अव त् तीसरा वर और माँग छे, क्योंकि उसे विना दिये मैं ऋणी ही हूँ—
ऐसा इसका अभिप्राय है ॥ १९॥

एताबद्धचितक्रान्तेन विधि-प्रतिषेधार्थेन मन्त्रब्राह्मणेनाव-गन्तव्यं यद्वरद्वयस्चितं वस्तु।

विधि-प्रतिषेध ही जिसके प्रयोजन हैं ऐसे उपर्युक्त मन्त्र-ब्राह्मणद्वारा इन दो वरोंसे सूचित इतनी ही वस्तु ज्ञातन्य है।

आत्मतत्त्वविषययाथातम्य-विज्ञानम् । अतो विधिप्रतिषेधार्थ-विषयस्यात्मनि क्रियाकारक-फलाध्यारोपलक्षणस्य स्वाभावि-संसारवीजस्य कसाज्ञानस निवृत्त्यर्थे तदिपरीतब्रह्मात्मैकत्वं-विज्ञानं क्रियाकारकफलाध्या-रोपणलक्षणशून्यम् आत्यन्तिक-निःश्रेयसप्रयोजनं वक्तव्यमिति उत्तरो ग्रन्थ आरभ्यते । तमेतमर्थ द्वितीयवरप्राप्त्याप्यकृतार्थत्वं तृतीयवरगोचरमात्मज्ञानमन्तरेण इत्याख्यायिकया प्रपश्चयति-यतः पूर्वसात्कर्मगोचरात्साध्य-साधनलक्षणादिनत्याद्विरक्तस्य आत्मज्ञानेऽधिकार इति तन्निन्दार्थं पुत्राद्यपन्यासेन प्रलोभनं क्रियते। नचिकेता उवाच तृतीयं वरं नचिकेतो वृणीष्वेत्युक्तः सन्--

यथार्थ आत्मतत्त्वविषयक इसका विषय नहीं है। अब, जो विधि-प्रतिषेधका विषय है, आत्मामें किया, कारक और फलका अध्यारीप करना ही जिसका लक्षण है तथा जो संसारका बीजखरूप है उस खाभाविक अज्ञानकी निवृत्तिके लिये उससे विपरीत ब्रह्मात्मैक्य-ज्ञान कहना है, जो कि क्रिया, कारक और फलके अध्यारोपरूप लक्षणसे शून्य और आत्यन्तिक निःश्रेयसरूप प्रयोजनवाला है: इसीके आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है। इसी बातको आख्यायिका-द्वारा विस्तृत करते हैं कि तीसरे वरसे प्राप्त होनेवाले आत्मज्ञानके बिना द्वितीय वरकी प्राप्तिसे भी अकृतार्थता ही है। आत्मज्ञानमें उसी पुरुषका अधिकार है जो पूर्वोक्त कर्मविषयक साध्य-साधनलक्षण एवं अनित्य फलोंसे विरक्त हो गया हो । इसलिये उनकी निन्दाके लिये पुत्रादिके उपन्याससे नचिकेताको प्रलोभित किया जाता है।

'हे नचिकेतः! तुम तीसरा वर माँग लो' इस प्रकार कहे जानेपर नचिकेता बोला—

### तृतीय वर--आत्मरहस्य

येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्तीत्येके नायमस्तीति चैके ।
एतद्विद्यामनुशिष्टस्वयाहं
वराणामेष वरस्तृतीयः॥ २०॥

मरे हुए मनुष्यके विषयमें जो यह सन्देह है कि कोई तो कहते हैं 'रहता है' और कोई कहते हैं 'नहीं रहता' आपसे शिक्षित हुआ मैं इसे जान सकूँ। मेरे वरोंमें यह तीसरा वर है।। २०॥

येयं विचिकित्सा संशयः प्रेते 
मृते मनुष्येऽस्तीत्येकेऽस्ति शरीरेनिद्रयमनोबुद्धिच्यतिरिक्तो देहानत्रसम्बन्ध्यात्मेत्येके नायम्
अस्तीति चैके नायमेवंविधोऽस्तीति
चैकेऽतश्रासाकं न प्रत्यक्षेण नापि
वानुमानेन निर्णयविज्ञानमेतद्धिज्ञानाधीनो हि परः पुरुषार्थ
इत्यत एतद्विद्यां विज्ञानीयामहम्
अनुशिष्टो ज्ञापितस्त्वया।वराणाम्
एष वरस्तृतीयोऽवशिष्टः ॥२०॥

मरे हुए मनुष्यके विषयमें जो इस प्रकारका सन्देह है कि कोई छोग तो ऐसा कहते हैं कि शरीर, इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे अतिरिक्त देहान्तरसे सम्बन्ध रखनेवाला आत्मा रहता है और किन्हींका कथन है कि ऐसा कोई आत्मा नहीं रहता; अतः इसके विषयमें हमें प्रत्यक्ष अथवा अनुमानसे कोई निश्चित ज्ञान नहीं होता और परम पुरुषार्थ इस विज्ञानके ही अधीन है। इसिल्ये आपसे शिक्षित अर्थात् विज्ञापित होकर मैं इसे मली प्रकार जान सकूँ। यही मेरे वरोंमेंसे बचा हुआ तीसरा वर है॥ २०॥ किमयमेकान्ततो निःश्रेयस-साधनात्मज्ञानार्हो न वेत्येतत्प-रीक्षणार्थमाह- यह (निचकेता) निःश्रेयसके साधन आत्मज्ञानके योग्य पूर्णतया है या नहीं—इस बातकी परीक्षा करनेके लिये यमराजने कहा—

देवैरत्रापि विचिकित्सितं पुरा न हि सुज्ञेयमणुरेष धर्मः । अन्यं वरं नचिकेतो वृणीष्व मा मोपरोत्सीरति मा सुजैनम् ॥ २१॥

पूर्वकालमें इस विषयमें देवताओंको भी सन्देह हुआ था, क्योंकि यह सूक्ष्मधर्म सुगमतासे जानने योग्य नहीं है । हे नचिकेतः ! त दूसरा वर माँग ले, मुझे न रोक । त मेरे लिये यह वर छोड़ दे ॥ २१ ॥

देवैरप्यत्रैतसिन्वस्तुनि विचिकित्सितं संशियतं पुरा पूर्वन हि
सुज्ञेयं सुष्ठु ज्ञेयं श्रुतमि प्राकृतैजीनैर्यतोऽणुः सक्ष्म एप आत्माख्यो
धर्मोऽतोऽन्यमसंदिग्धफलं वरं
निचकेतो वृणीष्य मा मां मोपरोत्सीरुपरोधं मा कार्षीरधमणम्
इनोत्तमणीः । अतिसृज विमुश्च
एनं वरं मा मां प्रति ॥ २१ ॥

इस आत्मतत्त्वके विषयमें पहले—पूर्वकालमें देवताओंने भी विचिकित्सा—संशय किया था। साधारण पुरुषोंके लिये यह तत्त्व सुने जानेपर भी सुज्ञेय—अच्छी तरह जानने योग्य नहीं है, क्योंकि यह 'आत्मा' नामवाला धर्म बड़ा ही अणु—सूक्ष्म है। अतः हे नचिकेतः! कोई दूसरा निश्चित फल देनेवाला वर माँग ले। जैसे धनी ऋणीको दबाता है उसी प्रकार त मुझे न रोक। इस वरको त मेरे लिये छोड़ दे॥ २१॥

#### नचिकेताकी स्थिरता

## देवैरत्रापि विचिकित्सितं किल लं च मृत्यो यन्न सुज्ञेयमात्थ । वक्ता चास्य लाद्दगन्यो न लभ्यो

नान्यो वरस्तुल्य एतस्य कश्चित् ॥ २२ ॥

[ नचिकेता बोला—] हे मृत्यो ! इस विषयमें निश्चय ही देवताओंको भी सन्देह हुआ था तथा इसे आप भी सुगमतासे जानने योग्य नहीं बतलाते । [इसीसे वह मुझे और भी अधिक अभीष्ट है] तथा इस धर्मका वक्ता भी आपके समान अन्य कोई नहीं मिल सकता और न इसके समान कोई दूसरा वर ही है ॥ २२ ॥

देवेरत्राप्येतिसन्वस्तुनि विचिकित्सितं किलेति भवत एव नः
श्रुतम् । त्वं च मृत्यो यद्यसान
सुज्ञेयमात्मतत्त्वमात्थ कथयसि
अतः पण्डितैरप्यवेदनीयत्वाद्
वक्ता चास्य धर्मस्य त्वाद्दक्त्वचुल्यः
अन्यः पण्डितश्च न लभ्यः
अन्विष्यमाणोऽपि । अयं तु वरो
निःश्रेयसप्राप्तिहेतुः । अतो नान्यो
वरस्तुल्यः सद्द्योऽस्त्येतस्य
कश्चिद्प्यनित्यफल्त्वादन्यस्य
सर्वस्यैवेत्यिभप्रायः ॥ २२ ॥

यह बात हमने अभी आपहीसे सुनी है कि इस विषयमें देवताओंने भी सन्देह किया था। और हे मत्यो ! आप भी इस आत्मतत्त्व-को सुगमतासे जानने योग्य नहीं पण्डितोंसे बतलाते । अतः अज्ञातव्य होनेके कारण इस धर्मका कथन करनेवाला आपके समान कोई और पण्डित ढूँढ़नेसे भी नहीं मिल सकता। और यह वर निःश्रेयसकी प्राप्तिका कारण है। अतः इसके समान और कोई भी वर नहीं है, क्योंकि और सभी वर अनित्य फलयुक्त हैं--यह इसका अभिप्राय है ॥ २२ ॥

#### यमराजका प्रलोभन

एवमुक्तोऽपि पुनः प्रलोम-यनुवाच मृत्युः—

निचेकेताके इस प्रकार कहनेपर भी मृत्यु उसे प्रलोभित करता हुआ फिर बोला—

शतायुषः पुत्रपौत्रान्वृणीष्व बहून्पशून्हस्तिहिरण्यमश्वान् । भूमेर्महदायतनं वृणीष्व स्वयं च जीव शरदो यावदिच्छसि ॥ २३ ॥

हे निचकेतः ! त् सौ वर्षकी आयुवाले बेटे-पोते, बहुत-से पशु, हाथी, सुवर्ण और घोड़े माँग ले, विशाल भूमण्डल भी माँग ले तथा स्वयं भी जितने वर्ष इच्छा हो जीवित रह ॥ २३॥

शतायुषः शतं वर्षाण्यायुंषि
एषां ताञ्शतायुषः पुत्रपौत्रान्
वृणीष्य। किं च गवादिरुक्षणान्
वहून्पशून् हिस्तिहिरण्यं हस्ती
च हिरण्यं च हिस्तिहिरण्यम्
अश्वांश्च किं च भूमेः पृथिन्या
महद्विस्तीर्णमायतनमाश्रयं मण्डलं
राज्यं वृणीष्व। किं च सर्वमप्येतद्
अनर्थकं स्वयं चेदल्पायुरित्यत
आह—स्वयं च जीव त्वं जीव
धारय शरीरं समग्रेन्द्रियकलापं
शरदो वर्षाणि यावदिच्छिसि
जीवितुम्॥ २३॥

जिनकी सौ वर्षकी आयु हो ऐसे शतायु पुत्र और पौत्र माँग छ। तथा गौ आदि बहुत-से पशु, हाथी और सुवर्ण तथा घोड़े और पृथिवी-का महान् विस्तृत आयतन—आश्रय—मण्डल अर्थात् राज्य माँग छ। परन्तु यदि स्वयं अल्पायु हो तो ये सब व्यर्थ ही हैं—इसल्यि कहते हैं—तु स्वयं भी जितना जीना चाहे उतने वर्ष जीवित रह; अर्थात् शरीर यानी समग्र इन्द्रिय-कलापको धारण कर ॥ २३॥

### एतत्तुल्यं यदि मन्यसे वरं वृणीष्व वित्तं चिरजीविकां च। महाभूमौ नचिकेतस्त्वमेघि

कामानां त्वा कामभाजं करोमि ॥ २४॥

इसीके समान यदि तू कोई और वर समझता हो तो उसे, अथवा धन और चिरस्थायिनी जीविका माँग छे। हे नचिकेतः ! इस विस्तृत भूमिमें त्र वृद्धिको प्राप्त हो । मैं तुझे कामनाओंको इच्छानुसार भोगनेवाला किये देता हूँ ॥ २४॥

एत जुल्यमेतेन यथोपदिष्टेन सदशमन्यमपि यदि मन्यसे वरं तमपि वृणीष्व । किं च वित्तं प्रभूतं हिरण्यरतादि चिरजीविकां च सह वित्तेन वृणीष्वेत्येतत्। किं बहुना महत्यां राजा नचिकेतस्त्वमेधि भव। किं चान्यत्कामानां दिच्यानां मानुपाणां च त्वा त्वां कामभाजं कामभागिनं कामाहं करोमि सत्यसंकल्पो ह्यहं देवः ॥ २४॥ | संकल्प देवता हूँ ॥ २४॥

इस उपर्यक्त वरके समान यदि त्र कोई और वर समझता हो तो उसे भी माँग छे। यही नहीं, धन अर्थात् प्रचुर सुवर्ण और रत आदि तथा उस धनके साथ चिरस्थायिनी जीविका भी माँग छे। अधिक क्या, हे नचिकेतः ! इस विस्तृत भूमिमें त् राजा होकर वृद्धिको प्राप्त हो। और तो क्या, मैं तुझे दैवी और मान्षी सभी कामनाओंका कामभागी अर्थात् इच्छानुसार भोगनेवाला किये देता हूँ, क्योंकि मैं सत्य-

\*\*\*\*\*\*\*\*

ये ये कामा दुर्लमा मर्त्यलोके सर्वान्कामा र रछन्दतः प्रार्थयस्व । इमा रामाः सरथाः सतूर्या

न हीद्दशा लभ्यनीया मनुष्यैः।

आभिर्मत्प्रत्ताभिः परिचारयस्य

नचिकेतो मरणं मानुप्राक्षीः ॥ २५॥

मनुष्यहोकमें जो-जो भोग दुर्छभहें उन सब भोगोंको तू खच्छन्दता-पूर्वक माँग छे। यहाँ रथ और बाजोंके सिंहत ये रमणियाँ हैं। ऐसी स्त्रियाँ मनुष्योंको प्राप्त होने योग्य नहीं होतीं। मेरे द्वारा दी हुई इन कामिनियोंसे तू अपनी सेवा करा। परन्तु हे नचिकेतः! तू मरणसम्बन्धी प्रश्न मत पूछ ॥ २५॥

ये ये कामाः प्रार्थनीया दुर्लभाश्र मर्त्यलोकं सर्वास्तान् कामांश्छन्दत इच्छातः प्रार्थयस्य। चेमा दिव्या अप्सरसो रमयन्ति पुरुषानिति रामाः सह रथैर्वर्तन्त इति सरथाः सतूर्याः सवादित्रास्ताश्चन हि लम्भनीयाः प्रापणीया ईहशा एवंविधा मनुष्यै-र्मत्येरसदादिप्रसादमन्तरेण आभिर्मत्प्रताभिर्मया दत्ताभिः परिचारिणीभिः परिचारयस्त्र आत्मानं पादप्रक्षालनादिशुश्रमां कार्यात्मन इत्यर्थः । नचिक्रेतो

इस मर्त्यलोकमें जो-जो कामनाएँ-प्रार्थनीय वस्तुएँ दुर्लभ हैं उन सबको छन्दतः-इच्छा-नुसार माँग छे। इसके सिवा ये रामा-जो पुरुषोंके साथ रमण करती हैं उन्हें 'रामा' कहते हैं, ऐसी ये दिव्य अप्सराएँ सरथा-रथोंके सहित और सतूर्या-तूर्यों (बाजों) के सहित मौजूद हैं। हम-जैसे देवताओंकी कृपाके विना ये अर्थात ऐसी स्नियाँ मरणधर्मा मनुष्योंको प्राप्त होने योग्य नहीं हैं । मेरे द्वारा दी हुई इन परिचारिकाओंसे त्र अपनी परिचर्या अर्थात् पादप्रक्षालनादि सेवा कराः किन्तु हे नचिकेतः ! मरण अर्थात

मरणं मरणसंबद्धं प्रश्नं प्रेतेऽस्ति | मरनेके पश्चात् जीव रहता है या नास्तीति काकदन्तपरीक्षारूपं परीक्षाके समान मरणसम्बन्धी प्रश्न मानुप्राक्षीमेंवं प्रष्टुमहीस ॥२५॥ उचित नहीं है ॥ २५॥

नहीं —ऐसा कौएके दाँतोंकी मत पूछ, तुझे ऐसा प्रश्न करना

\*\*\*

एवं प्रलोभ्यमानोऽपि नचि-। इस प्रकार प्रलोभित किये जाने-

पर भी नचिकेताने महान् सरीवरके केता महाहदवदक्षोभ्य आह— | समान अक्षुच्य रहकर कहा—

निचकेताकी निरीहता

श्वोभावा मर्त्यस्य यद्नतकैत-त्सर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः। अपि सर्वं जीवितमल्पमेव

तवैव वाहास्तव नृत्यगीते ॥ २६॥

हे यमराज ! ये भोग 'कल रहेंगे या नहीं'—इस प्रकारके हैं और सम्पूर्ण इन्द्रियोंके तेजको जीर्ण कर देते हैं। यह सारा जीवन भी बहुत थोड़ा ही है। आपके वाहन और नाच-गान आपके ही पास रहें [ हमें उनकी आवश्यकता नहीं है ] ॥ २६ ॥

श्वो भविष्यन्ति न भवि-। ष्यन्ति वेति संदिह्यमान एव येषां भावो भवनं त्वयोपन्यस्तानां भोगानां ते श्वोभावाः । किं च मर्त्यस मनुष्यसान्तक हे मृत्यो यदेतत्सर्वेन्द्रियाणां तेजस्तज्जरयन्ति अपक्षयन्त्यप्सरःप्रभृतयो भोगाः

आपने जिन भोगोंका उल्लेख किया है वे तो श्वोभाव हैं— जिनका भाव अर्थात् अस्तित्व 'कल रहेंगे या नहीं' इस प्रकार सन्देह-युक्त हो उन्हें स्वोभाव कहते हैं। बल्कि हे अन्तक—हे मृत्यो ! ये अप्सरा आदि भोग तो मनुष्यका जो यह सम्पूर्ण इन्द्रियोंका तेज है उसे

अनथियैवैते धर्मवीर्यप्रज्ञातेजो-यशःप्रभृतीनां क्षपयितृत्वात् । यां चापि दीर्घजीविकां त्वं दित्सिस तत्रापि शृणु । सर्व यद्वसणोऽपि जीवितमायुरल्पमेव किमुतासदादिदीर्घजीविका । अतस्तवैव तिष्ठन्तु वाहा रथाद्यः तथा नृत्यगीते च ॥ २६ ॥

जीर्ण-क्षीण ही कर देते हैं, अतः धर्म, बीर्य, प्रज्ञा, तेज और यश आदिका क्षय करनेवाले होनेसे ये अनर्थके ही कारण हैं। और आप जो दीर्घजीवन देना चाहते हैं उसके विषयमें भी सुनिये । ब्रह्माका जो सम्पूर्ण जीवन-आयु है वह भी अल्प ही है, फिर हम-जैसोंके दीर्घजीवनकी तो वात ही क्या है ? अतः आपके रथादि वाहन और नाच-गान आपके ही रहें ॥ २६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

किं च-

इसके सिवा-

न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो लप्यामहे वित्तमद्राक्ष्म चेत्त्वा। जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वं वरस्तु मे वरणीयः स एव ॥ २७॥

मनुष्यको धनसे तृप्त नहीं किया जा सकता । अब यदि आपको देख िया है तो धन तो हम पा ही छेंगे। जबतक आप शासन करेंगे हम जीवित रहेंगे; किन्तु हमारा प्रार्थनीय वर तो वही है।। २७॥

न प्रभृतेन वित्तेन तर्पणीयो। मनुष्यः । न हि लोके वित्त- वहीं किया जा सकता है। लोकमें धनकी प्राप्ति किसीको भी तृप्त लाभः कस्यचित्रप्तिकरो दृष्टः करनेवाली नहीं देखी गयी ।

मनुष्यको अधिक धनसे भी तृप्त

यदि नामासाकं वित्ततृष्णा स्यास्रप्स्यामहे प्राप्स्यामह इत्ये-तद्वित्तमद्राक्ष्म दृष्टवन्तो वयं चेन्वा त्वाम्। जीवितमपि तथैव। जीविष्यामो यावद्याम्ये पदे त्वम् ईशिष्यसीशिष्यसे प्रभुः स्याः कथं हि मर्त्यस्त्त्रया समेत्याल्पधनायु-भेवेत् । वरस्तु मे वरणीयः स एव यदात्मविज्ञानम् ॥ २७ ॥

अव, जब कि हम आपको देख चुके हैं तो, यदि हमें धनकी लालसा होगी तो, उसे हम प्राप्त कर ही छेंगे। इसी प्रकार दीर्घजीवन भी पा लेंगे। जवतक आप याग्यपदपर करेंगे तवतक हम भी जीवित रहेंगे। भला कोई भी मनुष्य आपके सम्पर्कमें आकर अल्पायु या अल्पवन कैसे रह सकता है? किन्तु वर तो वह जो आत्मविज्ञान है वही हमारा वरणीय है ॥ २७॥ \*\*\*

यतश्च-

क्योंकि-

अजीर्यताममृतानामुगेत्य

जीर्यन्मर्त्यः क्रघःस्थः प्रजानन् ।

अभिध्यायन्वर्णरतिप्रमोदा-

नतिदीर्घे जीविते को रमेत ॥ २८॥

कभी जराम्रस्त न होनेवाले अमरोंके समीप पहुँचकर नीचे पृथिवी-पर रहनेवाला कौन जराग्रस्त विवेकी मनुष्य होगा जो केवल शारीरिक वर्णके रागसे प्राप्त होनेवाले [स्त्रीसम्भोग आदि ] सुखोंको [अस्थिर रूपमें ] देखता हुआ भी अति दीर्घ जीवनमें सुख मानेगा ? ॥ २८॥

अजीर्यतां वयोहानिमप्राप्तु-। वताममृतानां सकाशमुपेत्य उपगम्यात्मन उत्कृष्टं प्रयोज-

वयोहानिरूप जीर्णताको प्राप्त न होनेवाले अमरों — देवताओं-की सिनिधिमें पहुँचकर उनसे प्राप्त होने योग्य अपने प्रयोजनको---प्राप्तव्यको उत्कृष्ट नान्तरं प्राप्तव्यं तेभ्यः प्रजानन् जानता—प्राप्त करता हुआ भी

उपलभमानः खयं तु जीर्यन्मर्त्यो जरामरणवान्क्रधःस्थः कुः पृथिवी अधश्रान्तरिक्षादिलोकापेक्षया तस्यां तिष्ठतीति कथः सन् प्रार्थनीयं कथमेव मिववे कि भिः पुत्रवित्तिहरण्याद्यस्थिरं वृणीते । क तदास्य इति वा पाठान्त-रम् । असिन्पक्षे चाक्षरयोजना । तेषु पुत्रादिष्वास्था आस्थितिः तात्पर्येण वर्तनं यस्य स तदास्थः ततोऽधिकतरं पुरुपार्थं दुष्प्रापमपि प्रापिपयिषुः क तदास्थो भवेन कश्चित्तदसारज्ञस्तदर्थी स्याद इत्यर्थः। सर्वो ह्यपर्युपर्येव बुभूपति लोकस्तसात्र पुत्रवित्तादिलोभैः प्रलोभ्योऽहम् । किं चाप्सर्भ

जो खयं जीर्ण होनेवाला और मरण-धर्मा है अर्थात् जरामरणशील है ऐसा क्षध:स्थ-'कु' पृथिवीको कहते हैं, वह अन्तरिक्षादि लोकोंकी अपेक्षा अधः—नीची [होनेके कारण 'क्रधः' कहलाती है, उसपर जो स्थित होता है वह क्षधःस्थ कहा जाता है; ऐसा होकर भी-इस प्रकार अविवेकियोंद्वारा प्रार्थनीय पुत्र, धन और सुवर्ण आदि अस्थिर पदार्थोंको कैसे माँगेगा ?

कहीं 'कधःस्थः' के स्थानमें 'क तदास्थः' ऐसा भी पाठ है। इस पक्षमें अक्षरोंकी योजना इस प्रकार करनी चाहिये । उन पुत्रादिमें जिसकी आस्था—आस्थिति अर्थात तत्परतापूर्वक प्रवृत्ति है वह 'तदास्य' है। जो उनसे भी उत्कृष्टतर और दुष्प्राप्य पुरुषार्थको पानेका इच्छुक है वह पुरुष उनमें आस्था करनेवाला कैसे होगा ? अर्थात् उन्हें असार समझनेवाला कोई भी पुरुष उनका अर्था (इच्छ्रक) नहीं हो सकता, क्योंकि सभी छोग उत्तरोत्तर उन्नत ही होना चाहते हैं; अतः मैं पुत्र-धन आदि लोमोंसे प्रलोभित नहीं किया जा सकता । तथा वर्णके रागसे होनेवाले अप्सरा प्राप्त प्रमुखान्वर्णरतिप्रमोदाननवस्थित- सुखोंकी अस्थिररूपमें भावना करता

रमेत ॥ २८ ॥

रूपतयाभिध्यायिकरूपयन्यथावत् हुआ; उन्हें यथावत् ( मिध्यारूपसे ) अतिदीर्घे जीविते को विवेकी समझता हुआ कौन विवेकी पुरुष अति दीर्घ जीवनमें प्रेम करेगा? ॥ २८॥

#### \*\*\*

अतो विहायानित्यैः कामैः | अतः मुझे इन मिध्या भोगोंसे प्रलोभूनं यन्मया प्रार्थितम् प्रलोभित करना छोड़कर जिसके छिये मैंने प्रार्थना की है और—

यसिन्नदं विचिकित्सन्ति मृत्यो

यत्साम्पराये महति ब्रूहि नस्तत् ।

योऽयं वरो गूढमनुप्रविष्टो

नान्यं तस्मान्नचिकेता वृणीते॥२६॥

हे मृत्यो ! जिस ( परलोकगत जीव ) के सम्बन्धमें लोग 'है या नहीं हैं' ऐसा सन्देह करते हैं तथा जो महान् परलोकके विषयमें [ निश्चित विज्ञान ] है वह हमसे कहिये । यह जो गहनतामें अनुप्रविष्ट हुआ वर है इससे अन्य और कोई वर नचिकेता नहीं माँगता ॥ २९॥

यसिन्प्रेत इदं विचिकि-त्सनं विचिकित्सन्ति अस्ति साम्पराये परलोकविषये महति

हे मृत्यो ! जिस परलोकगत जीवके विषयमें ऐसा सन्देह करते हैं कि मरनेके अनन्तर 'रहता नास्तीत्येवंप्रकारं हे मृत्यो है या नहीं रहता' उस महान्-महान् प्रयोजनके निमित्तभूत साम्पराय-परलोकके सम्बन्धमें महत्प्रयोजनिमित्ते आत्मनो उस आत्माका जो निश्चित विज्ञान

निर्णयविज्ञानं यत्तद्ब्रूहि कथय नोऽसम्यम् । किं बहुना योऽयं प्रकृत आत्मविषयो वरो गूढं गहनं दुर्विवेचनं प्राप्तोऽनुप्रविष्टः तसाद्वरादन्यमिववेकिभिः प्रार्थन्नीयमिनत्यविषयं वरं निचकेता न वृणीते मनसापीतिश्रुतेर्वचन-मिति ॥ २९ ॥

है वह हमसे कहिये। अधिक क्या,
यह जो आत्मविषयक प्रकृत वर है
वह बड़ा ही गूट—गहन हैं। और
दुर्विवेचनीयताको प्राप्त हो रहा है।
उस वरसे अन्य अविवेकी पुरुषोंद्वारा
प्रार्थनीय कोई और अनित्य वस्तुविषयक वर निचकेता मनसे भी नहीं
माँगता—यह श्रुतिका वचन है॥२९॥

#### \*\*\*

इति श्रीमत्परमहंसपिरवाजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादिशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये प्रथमवह्णीभाष्यं समाप्तम् ॥ १॥



# दितीया बङ्घी

west of the same

श्रेय-प्रेयविवेक

परीक्ष्य शिष्यं विद्यायोग्यतां | चावगम्याह—

इस प्रकार शिष्यकी परीक्षा कर और उसमें विद्या-प्रहणकी योग्यता जान यमराजने कहा—

अन्यच्छ्रेयोऽन्यदुतैव प्रेय-स्ते उभे नानार्थे पुरुष् सिनीतः ।

तयोः श्रेय आददानस्य साधु-

र्भवति हीयतेऽश्रीच उ प्रेयो वृणीते ॥ १ ॥

श्रेय (विद्या) और है तथा प्रेय (अविद्या) और ही है। वे दोनों विभिन्न प्रयोजनवाले होते हुए ही पुरुषको वाँधते हैं। उन दोनोंमेंसे श्रेयको ग्रहण करनेवालेका शुभ होता है और जो प्रेयको वरण करता है वह पुरुषार्थसे पतित हो जाता है।। १॥

अन्यत्पृथगेव श्रेयो निः-श्रेयसं तथान्यदुताप्येव प्रेयः श्रियतरमपि । ते प्रेयःश्रेयसी उमे नानार्थे मिन्नप्रयोजने सती पुरुषमधिकृतं वणिश्रमादिविशिष्टं सिनीतो वध्नीतस्ताभ्यामात्म-कर्तव्यतया प्रयुज्यते सर्वः पुरुषः । श्रेयः प्रेयसोर्ह्यभ्युद्यामृतत्वार्थी

श्रेय अर्थात् निःश्रेयस अन्यत्— भिन्न ही है तथा प्रेय यानी प्रियतर वस्तु भी अन्य ही है । वे श्रेय और प्रेय दोनों विभिन्न प्रयोजनवाले होनेपर भी अधिकारी यानी वर्णाश्रमादिविशिष्ट पुरुषका बन्धन कर देते हैं; अर्थात् सब लोग उन्हींके द्वारा अपने [विद्या-अविद्यासम्बन्धी] कर्त्तव्यसे युक्त हो जाते हैं । अम्युदयकी इच्छावाला पुरुष प्रेयसे और अमृतत्वका पुरुषः प्रवर्तते । अतः श्रेयःप्रेयः-प्रयोजनकर्तन्यतया ताभ्यां वद्ध इत्युच्यते सर्वः पुरुषः ।

यद्यप्येकैकपुरुपार्थसं-बन्धिनी विद्याविद्यारूपत्वाद्विरुद्धे इत्यन्यतरापरित्यागेनैकेन पुरुषेण सहानुष्ठातुमशक्यत्वात् हिंत्वाविद्यारूपं प्रेयः श्रेय एव केवलमाददानस्योपादानं कुर्वतः साधु शोभनं शिवं भवति । यस्त्वदूरदर्शी विमुढो हीयते वियुज्यतेऽसादर्थात् पुरुषार्थात् पारमार्थिकात्प्रयोजनान्नित्यात् प्रच्यवत इत्यर्थः। कोऽसौय उ प्रेयो वृणीत उपाद्त इत्येतत् ॥ १ ॥

इच्छुक श्रेयसे प्रवृत्त होता है। अतः श्रेय और प्रेय इन दोनोंके प्रयोजनोंकी कर्त्तन्यताके कारण सब होग उनसे बद्ध कहे जाते हैं।

वे यद्यपि एक-एक पुरुषार्थसे सम्बन्ध रखनेवाले हैं तो भी विद्या और अविद्यारूप होनेके कारण परस्पर विरुद्ध हैं, अतः एकका परित्याग किये बिना एक पुरुषद्वारा उन दोनोंका साथ-साथ अनुष्ठान न हो सकनेके कारण उनमेंसे अविद्या-रूप प्रेयको छोड़कर केवल श्रेयको ही स्रीकार करनेवालेका साधु--शुभ यानी कल्याण होता है। जो मूड दूरदर्शी नहीं है वह इस अर्थ--पुरुषार्थ अर्थात् परमार्थसम्बन्धी नित्य प्रयोजनसे च्युत हो जाता है; वह कौन है ? वही जो कि प्रेयको वरण करता है—यह इसका तात्पर्य है ॥ १॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

यद्युभे अपि कर्तुं स्वायत्ते पुरुषेण किमर्थं प्रेय एवादत्ते बाहुल्येन लोक इत्युच्यते-

यदि श्रेय और प्रेय इन दोनों-हीका करना मनुष्यके स्वाधीन है तो छोग अधिकतासे प्रेयको ही क्यों स्वीकार करते हैं? इसपर कहा जाता है— श्रेयश्च प्रेयश्च मनुष्यमेत-स्तौ सम्परीत्य विविनक्ति धीरः । श्रेयो हि धीरोऽभि प्रेयसो वृणीते प्रेयो मन्दो योगक्षेमाद्वृणीते॥ २॥

श्रेय और प्रेय [ परस्पर मिले हुए-से होकर ] मनुष्यके पास आते हैं । जन दोनोंको बुद्धिमान् पुरुष मली प्रकार विचारकर अलग-अलग करता है । विवेकी पुरुष प्रेयके सामने श्रेयको ही वरण करता है; किन्तु मूढ योग-क्षेमके निमित्तसे प्रेयको वरण करता है ॥ २ ॥

सत्यं स्वायत्ते तंथापि साधनतः फलतश्च मन्दबुद्धीनां दुर्विवेफ-रूपे सती च्यामिश्रीभृते इव मनुष्यमेतं पुरुषमा इतः प्राप्नुतः श्रेयश्रप्रेयश्र । अतो हंस इवाम्भसः पयस्तौ श्रेयः प्रेयः पदार्थौ सम्परीत्य मनसालोच्य सम्यक्परिगम्य गुरुलाघवं विविनक्ति पृथकरोति धीरो धीमान् । विविच्य च श्रेयो हि श्रेय एवाभिवृणीते प्रेयसोऽभ्यर्हितत्वात् । कोऽसौ धीरः ।

वे मनुष्यके अधीन हैं-यह बात ठीक है। तथापि वे श्रेय और प्रेय मन्दबुद्धि पुरुषोंके लिये साधन और फलदृष्टिसे जिनका पार्थक्य करना बहुत कठिन है ऐसे होकर परस्पर मिले हुएसे ही मनुष्ययानी इस जीवको प्राप्त होते हैं। अतः हंस जिस प्रकार जलसे दूध अलग कर लेता है उसी प्रकार धीर--बुद्धिमान् पुरुष उन श्रेय और प्रेय पदार्थोंका मली प्रकार परिगमन कर-मनसे उनकी आलोचना कर उनके गौरव और लाघवका विवेक यानी पृथकरण करता है। इस प्रकार श्रेयका विवेचन कर वह प्रेयकी अपेक्षा अधिक अभीष्ट होनेके कारण श्रेयको ही ग्रहण करता हैं। परन्तु ऐसा करता कौन है ? वहीं जो बुद्धिमान् है।

यस्तु मन्दोऽल्पबुद्धिः स विवेकासामध्यीद्योगक्षेमाद्योग-क्षेमनिमित्तं शरीराद्यपचयरक्षण-निमित्तमित्येतत्त्रेयः पशुपुत्रादि-लक्षणं वृणीते ॥ २ ॥ इसके विपरीत जो मन्द—अल्प बुद्धि है वह, विवेकशक्तिका अभाव होनेके कारण, जो योग-क्षेमका ही कारण है अर्थात् जो शरीरादिकी वृद्धि और रक्षाका ही निमित्त है उस पशु-पुत्रादिरूप प्रेयको ही वरण करता है ॥ २॥

\*\* 50000 344

स त्वं प्रियान्प्रियरूपा ४ कामा-नभिध्यायन्नचिकेतोऽत्यस्नाक्षीः । नैता १ सङ्कां वित्तमयीमवाप्तो

यस्यां मज्जन्ति बहवो मनुष्याः॥ ३॥

हे निचकेतः ! उस त्ने पुत्र-वित्तादि प्रिय और अप्सरा आदि प्रियरूप भोगोंको, उनका असारत्व चिन्तन करके, त्याग दिया है और जिसमें बहुत-से मनुष्य डूब जाते हैं उस इस धनुप्राया निन्दित गतिको त्र प्राप्त नहीं हुआ ॥ ३॥

स त्वं पुनःपुनर्मया प्रलोम्यमानोऽपि प्रियान् पुत्रादीन्
प्रियरूपांश्वाप्सरःप्रभृतिलक्षणान्
कामानभिष्यायंश्विन्तयंस्तेपाम्
अनित्यत्वासारत्वादिदोपान् हे
नचिकेतोऽत्यसाक्षीरतिसृष्टवान्
परित्यक्तवानस्यहो बुद्धिमत्ता तव। नैतामवासवानसि सृङ्कां
स्रुति कुत्सितां मृढजनप्रवृत्तां

हे नचिकेतः ! तेरी बुद्धिमत्ता धन्य है; जिस त्ने कि मेरे द्वारा बारम्बार प्रलोभित किये जानेपर भी पुत्रादि प्रिय तथा अप्सरा आदि प्रियरूप भोगोंको, उनकी अनित्यता और असारता आदि दोषोंका विचार करके परित्याग कर दिया, और जिसमें मृद्ध पुरुष प्रवृत्त हुआ करते हैं उस वित्तमयी—धनप्राया निन्दित गतिको त् प्राप्त नहीं वित्तमयीं धनप्रायाम्। यस्यां सृतौ हुआ, जिस मार्गमें कि बहुत-से मूढ मञ्जन्ति सीद्नित बहवोऽनेके पुरुष इब जाते अर्थात् दुःख मृढा मनुष्याः ॥ ३ ॥

उठाते हैं ॥ ३॥

\*\*\*

तयोः श्रेय आदंदानस्य साधु-भेवति हीयतेऽथीं य प्रेयो वृणीत इत्युक्तं तत्कसाद्यतः-

'उनमेंसे श्रेयको ग्रहण करने-वालेका शुभ होता है और जो प्रेयको वरण करता है वह स्रार्थसे पतित हो जाता है' ऐसा जो जपर (इस वल्लीके प्रथम मन्त्रमें) कहा गया है, सो क्यों ? [इसपर यमराज कहते हैं, ] क्योंकि-

दूरमेते विपरीते विषुची अविद्या या च विद्येति ज्ञाता। विद्याभीप्सिनं नचिकेतसं मन्ये न त्वा कामा बहवोऽलोलुपन्त ॥ ४ ॥

जो विद्या और अविद्यारूपसे जानी गयी हैं वे दोनों अत्यन्त विरुद्ध स्वभाववाली और विपरीत फल 'देनेवाली हैं। मैं तुझ निचकेताको विद्याभिलावी मानता हूँ, क्योंकि तुझे बहुत-से भोगोंने भी नहीं लुभाया ॥ ४॥

दूरं दूरेण महतान्तरेणैते विप-रीते अन्योन्यव्यावृत्तरूपे विवेका-विवेकात्मकत्वात्तमः प्रकाशाविव। विषूची विषूच्यौ नानागती भिन्न-फले संसारमोक्षहेतुत्वेनेत्येतत्।

ये दोनों प्रकाश और अन्धकार-के समान विवेक और अविवेकरूप होनेसे 'दरम्' अर्थात् अन्तरके साथ विपरीत हैं -- आपस-में एक-दूसरेसे व्यावृत्तरूप हैं। और विषूची अर्थात् नाना गतिवाले हैं यानी संसार और मोक्षके कारण होनेसे विभिन्न फलयुक्त हैं।

के ते इत्युच्यते। या चाविद्या
प्रेयोविषया विद्येति च श्रेयोविषया
ज्ञाता निर्ज्ञातावगता पण्डितैः।
तत्र विद्याभीप्सिनं विद्यार्थिनं
नचिकेतसं त्वामहं मन्ये।
कसाद्यसादविद्वद्युद्धिप्रलोभिनः
कामा अप्सरःप्रभृतयो बहवोऽपि
त्वा त्वां नालोछपन्त न विच्छेदं
कृतवन्तः श्रेयोमार्गादात्मोपभोगाभिवाञ्छासंपादनेन। अतो
विद्यार्थिनं श्रेयोभाजनं मन्य
इत्यभिप्रायः॥ ४॥

वे कौन हैं—इसपर कहते हैं—'जो कि पण्डितोंद्वारा प्रेयको विषय करनेवाली अविद्या तथा श्रेयोविषया विद्यारूपसे जानी गयी हैं। उनमें तुझ नचिकेताको मैं विद्याभिलाषी अर्थात् विद्यार्थी मानता हूँ। क्यों मानता हूँ ? क्योंकि अविवेकियोंकी बुद्धिको प्रलोभित करनेवाले अप्सरा आदि बहुत-से भोग भी तुम्हें छुभा सके-उन्होंने तेरे हृदयमें अपने भोगकी इच्छा उत्पन्न करके तुझे श्रेयोमार्गसे विचित नहीं किया। अतः मैं तुझे विद्यार्थी यानी श्रेयका पात्र समझता हूँ--यह इसका अभिप्राय है ॥ ४ ॥

अविद्यायस्तोंकी दुर्दशा

ये तु संसारभाजनाः— । किन्तु जो संसारके पात्र हैं— अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः । दन्द्रम्यमाणाः परियन्ति मूढा

अन्धेनैव नीयमाना यथान्धाः॥ ५॥

वे अविद्यांके भीतर रहनेवाले, अपने-आप बड़े बुद्धिमान् बने हुए और अपनेको पण्डित माननेवाले मूढ पुरुष, अन्धेसे ही ले जाये जाते हुए अन्धेके समान अनेकों कुटिल गतियोंकी इच्छा करते हुए भटकते रहते हैं ॥ ५॥ अविद्यायामन्तरे मध्ये घनीभूत इत्र तमिस वर्तमाना
वेष्टचमानाः पुत्रपश्चादितृष्णापाश्चरतैः । स्वयं वयं धीराः
प्रज्ञावन्तः पण्डिताः शास्तकुशलाश्चेति मन्यमानास्ते दन्द्रम्यमाणा अत्यर्थं कुटिलामनेकरूपां गतिम् इच्छन्तो जरामरणरोगादिदुःसैः परियन्ति परिगच्छन्ति मूढा अविद्येकिनोऽन्धेनैव दृष्टिविहीनेनैव नीयमाना
विषमे पथि यथा बह्वोऽन्धा
महान्तमनर्थमृच्छन्ति तद्वत्॥५॥

वे वनीभूत अन्धकारके समान अविद्याके भीतर स्थित हो पुत्र-पुतु आदि सैकड़ों तृष्णापाशोंसे वँधे हुए व्यवहारमें लगे रहते हैं । जिस प्रकार अन्धे यानी दृष्टिहीन पुरुषसे विषम मार्गमें ले जाये जाते हुए बहुत-से अन्धे महान् अनर्थको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार 'हम बड़े धीर यानी बुद्धिमान् हैं और पण्डित अर्थात् शास्त्रकुशल हैं इस प्रकार अपनेको माननेवाले वे मृह-अविवेकी पुरुष नाना प्रकार-की अत्यन्त कुटिल गतियोंकी इच्छा करते हुए जरा, मरण और रोमादि दुःखोंसे सन ओर भटकते रहते हैं॥५॥

अत एव मूढत्वात्-

अतएव मृदताके कारण-

न साम्परायः प्रतिभाति बालं प्रमाद्यन्तं वित्तमोहेन मूढम् । अयं लोको नास्ति पर इति मानी पुनः पुनर्वशमापद्यते मे ॥ ६ ॥

धनके मोहसे अन्धे हुए और प्रमाद करनेवाले उस मूर्खको परलोक-का साधन नहीं सूझता । यह लोक है, परलोक नहीं है—ऐसा मानने-वाला पुरुष वारम्बार मेरे वशको प्राप्त होता है ॥ ६॥ न साम्परायः प्रतिभाति ।
सम्पर ईयत इति सम्परायः परलोकस्तत्प्राप्तिप्रयोजनः साधनविशेषः शास्त्रीयः साम्परायः ।
स च वालमिववेकिनं प्रति न
प्रतिभाति न प्रकाशते नोपतिष्ठत
इत्येतत् ।

प्रमाद्यन्तं प्रमादं कुर्वन्तं पुत्रपश्चादित्रयोजनेष्वासक्तमनसं तथा वित्तमोहेन वित्तनिमित्तेना-विवेकेन मृढं तमसाच्छन्नं सन्तम्। अयमेय लोको योऽयं हर्स्यमानः स्त्र्यन्तपानादिविशिष्टो नास्ति परोऽदृष्टो लोक इत्येवं मननशीलो मानी पुनः पुन-र्जानित्या वशं मद्धीनतामापद्यते मे मृत्योमम्। जननमरणादि-लक्षणदुः स्वप्रवन्धारूढ एव भव-तीत्यर्थः। प्रायेण ह्येवंविध एव लोकः।।६।। उसे साम्पराय भासित नहीं होता । देहपातके अनन्तर जिसके प्रति गमन किया जाय उसे सम्पराय—परलोक कहते हैं । उसकी प्राप्ति हो जिसका प्रयोजन है वह साधनविशेष शास्त्रीय साम्पराय है । वह बाल अर्थात् अविवेकी पुरुषके प्रति प्रकाशित नहीं होता, अर्थात् वह उसके चित्तके सम्मुख उपस्थित नहीं होता ।

तथा जो प्रमाद करनेवाला है-जिसका चित्त पुत्र-पशु आदि प्रयोजनोंमें आसक्त है और जो धनके मोहसे अर्थात् धननिमित्तक अविवेकसे मृढ यानी अज्ञानसे आवृत है [उस मृढको परलोकका साधन नहीं सूझा करता]। "यह जो स्त्री और अन्न-पानादिविशिष्ट दर्यमान लोक है बस यही है, इससे अन्य और कोई [खर्गादि] लोक नहीं है" जो पुरुष इस प्रकार माननेवाला है वह बारम्बार जन्म रेकर मुझ मृत्युकी अधीनताको प्राप्त होता है । अर्थात् वह जन्म-मरणादिरूप दु:खपरम्परापर ही आरूड रहता है। यह लोक प्रायः इसी प्रकारका है।। ६।।

आत्मज्ञानकी दुर्लभता

श्रेयोऽर्थी सहस्रेषु यस्तु किश्वदेवात्मिविद्भवति त्वद्भिधो इच्छावाळा है ऐसां तो हजारोंमें यसात— कोई ही आत्मवेत्ता होता है; क्योंकि— यसात्-

किन्तु जो तेरे समान श्रेयकी

श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः

श्वण्वन्तोऽपि बहवो यं न विद्युः।

आश्रयों वक्ता कुरालोऽस्य लब्धा-

श्रयों ज्ञाता कुशलानुशिष्टः ॥ ७ ॥

जो बहुतोंको तो सुननेके लिये भी प्राप्त होनेयोग्य नहीं है, जिसे बहुत-से सुनकर भी नहीं समझते उस आत्मतत्त्वका निरूपण करनेवाला भी आश्चर्यरूप है, उसको प्राप्त करनेवाला भी कोई निपुण पुरुप ही होता है तथा कुशल आचार्यद्वारा उपदेश किया हुआ ज्ञाता भी आश्चर्यरूप है ॥ ७॥

श्रवणायापि श्रवणार्थं श्रोतुम् अपि यो न लभ्य आत्मा बहुभिरनेकैः शृण्यन्तोऽपि बहवी-ऽनेकेऽन्ये यमात्मानं न विद्युर्न विदन्त्यभागिनोऽसंस्कृतात्मानो न विजानीयुः। किं चास्य वक्तापि आश्रःयोऽद्धतवदेवानेकेषु कश्रिद् एव भवति । तथा श्रुत्वाप्यस्य आत्मनः कुशलो निपुण एवानेकेषु लब्धा कश्चिदेव भवति । यसाद आश्रयों ज्ञाता कश्रिदेव कुशलानु-निपुणेन कुशलेन হিছ: आचार्येणानुशिष्टः सन् ॥७॥

जो आत्मा बहुतोंको तो सुनने-के लिये भी नहीं मिलता तथा दूसरे बहुत-से अभागी अशुद्धचित्त पुरुष जिस आत्मतत्त्वको सुनकर भी नहीं जान पाते । यही नहीं, इसका वक्ता भी आश्चर्य अर्थात् अद्भृत-सा ही है-वह भी अनेकोंमें कोई ही होता है। तथा सनकर भी इस आत्माका लब्धा (प्रहण करनेवाला) तो अनेकोंमें कोई निपुण पुरुष ही होता है, क्योंकि जिसे [आत्म-दर्शनमें] कुराल आचार्यने उपदेश किया हो ऐसा इसका ज्ञाता भी आश्चर्यरूप ही है ॥७॥

कसात् वयोंकि— न नरेणावरेण प्रोक्त एष सुविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः। अनन्यप्रोक्ते गतिरत्र नास्ति अणीयान्ह्यतक्र्यमणुप्रमाणात् ॥ ८॥

कई प्रकारसे कल्पना किया हुआ यह आत्मा नीच पुरुषद्वारा कहे जानेपर अच्छी तरह नहीं जाना जा सकता । अभेददर्शी आचार्यद्वारा उपदेश किये गये इस आत्मामें [अस्ति-नास्तिरूप] कोई गति नहीं है, क्योंकि यह सूक्ष्म परिमाणवालोंसे भी सूक्ष्म और दुर्विज्ञेय है ॥ ८॥

न हि नरेण मनुष्येणावरेण प्रोक्तोऽवरेण हीनेन प्राकृतवुद्धिना इत्येतदुक्त एप आत्मा यं त्वं मां पृच्छिति । न हि सुष्ठु सम्य-ग्विज्ञेयो विज्ञातुं शक्यो यसाद् बहुधास्ति नास्ति कर्ताकर्ता ग्रुद्धोऽग्रुद्ध इत्याद्यनेकथा चिन्त्यमानो वादिभिः।

कथं पुनः सुविज्ञेय इत्युच्यते—
विद्योपल्च्यो अनन्यप्रोक्तेऽनन्येन
वैद्यिकादेशस्य अपृथग्दर्शिना
प्राधान्यम् आचार्येण प्रतिपाद्यब्रह्मात्मभूतेन प्रोक्त उक्त आत्मिन
गतिरनेकथास्ति नास्तीत्यादिलक्षणा चिन्ता गतिरत्रासिन्
आत्मिन नास्ति न विद्यते सर्वविकल्पगतिप्रत्यस्तिमतत्वादात्मनः।

यह आत्मा, जिसके विषयमें तुम मुझसे पूछ रहे हो, किसी अवर—हीन यानी साधारण बुद्धि-वाले मनुष्यसे कहा जानेपर अंच्छी तरह नहीं जाना जा सकता; क्योंकि यह वादियोंद्वारा अस्ति-नास्ति, कर्ता-अकर्ता एवं शुद्ध-अशुद्ध—इस प्रकार अनेक तरहसे चिन्तन किया जाता है।

तो फिर यह किस प्रकार अच्छी तरह जाना जाता है? इसपर कहते हैं—अनन्यप्रोक्त— अनन्य अर्थात् अपने प्रतिपाद्य ब्रह्मखरूपको प्राप्त हुए अपृथग्दर्शी आचार्यद्वारा कहे हुए इस आत्मामें अस्ति-नास्ति-रूप गति यानी चिन्ता नहीं है, क्योंकि आत्मा सम्पूर्ण विकल्पोंकी गतिसे रहित है।

अथवा स्वात्मभूतेऽनन्यसिन्
आत्मिन प्रोक्तेऽनन्यप्रोक्ते गतिः
अत्रान्यावगतिर्नास्ति ज्ञेयस्थान्यस्य
अभावात् । ज्ञानस्य ह्येषा परा
निष्ठा यदात्मैकत्वविज्ञानम् ।
अतोऽवगन्तव्याभावान्न गतिः
अत्रावशिष्यते । संसारगतिर्वात्र
नास्त्यनन्य आत्मिन प्रोक्ते
नान्तरीयकत्यात्तिद्वान्मरुस्य
मोक्षस्य ।

अथवा प्रोच्यमानब्रह्मात्मभूतेनाचार्येण प्रोक्त आत्मिन
अगितरनववोधोऽपरिज्ञानम् अत्र
नास्ति । भवत्येवावगितस्तिद्विपया
श्रोतुस्तदस्म्यहमित्याचार्यस्येवेत्यर्थः ।

एवं सुविज्ञेय आत्मा आगमवता आचार्येणानन्यतया प्रोक्तः । इतरथा ह्यणीयानणुप्रमाणादपि

अनन्यप्रोक्त-अपने अथवा खरूपभूत अनन्य आत्माका गुरु-द्वारा उपदेश किये जानेपर अन्य ज्ञेय वस्तुका अभाव हो जानेके कारण उसमें कोई गति यानी अन्य अवगति (ज्ञान) नहीं रहती: क्योंकि आत्माके एकत्वका जो विज्ञान है यहीं ज्ञानकी परा निष्टा है । अतः ज्ञेय वस्तुका अभाव हो जानेके कारण फिर यहाँ कोई और गति नहीं रहती । अथवा उस अनन्य अर्थात् स्वात्मभूत आत्मतत्त्वके उपदेश कर दिये जानेपर संसारकी गति नहीं रहती, क्योंकि उसके अनन्तर तुरन्त ही आत्मविज्ञानका फलक्ष मोक्ष प्राप्त हो जाता है।

अथवा जिसका आगेवर्णन किया जायगा उस ब्रह्मात्मभूत आचार्यद्वारा उपदेश किये हुए इस आत्मतत्त्वमें फिर अगति—अनववोध अर्थात् अपिरज्ञान नहीं रहता । अर्थात् आचार्यके समान उस श्रोताको भी यह आत्मविषयक ज्ञान हो ही जाता है कि 'वह (ब्रह्म) मैं हूं'।

इस प्रकार शास्त्रज्ञ आचार्य-द्वारा अभिन्नरूपसे कहा हुआ आत्मा सुविज्ञेय होता है। नहीं तो, यह अणुप्रमाण वस्तुओंसे भी अणु हो

सम्पद्यत आत्मा। अतक्यमतक्र्यः स्वेबुद्धचाभ्यृहेन केवलेन तर्केण। -तक्यमाणेऽणुपरिमाणे केनचित् स्थापित आत्मिन ततो ह्यणुतरम् अन्योऽभ्यृहति ततोऽप्यन्योऽणु-तममिति न हि कुतर्कस्य निष्ठा कचिद्विद्यते ॥ ८॥

जाता है; अपनी बुद्धिसे निकाले हुए केवल तर्कद्वारा इसका ज्ञान नहीं हो सकता । यदि कोई पुरुष तर्क करके उस अणुपरिमाण आत्माको स्थापित भी करे तो दूसरा उससे भी अणु तथा तीसरा उससे भी अत्यन्त अणु स्थापित कर देगा, क्योंकि कुतर्ककी स्थिति कहीं भी नहीं है ॥ ८॥

\*\*\*\*\*\*\*

तर्केण नेषा मतिरापनेया

प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ ।

यां त्वमापः सत्यधृतिर्बतासि

लाहङ्नो भूयान्नचिकेतः प्रष्टा॥ ६॥

हे प्रियतम ! सम्यक् ज्ञानके लिये शुष्क तार्किकसे भिन्न शास्त्रज्ञ आचार्यद्वारा कही हुई यह बुद्धि, जिसे कि त् प्राप्त हुआ है, तर्कद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है। अहा ! तू वड़ा ही सत्य धारणावाला है। हे नचिकेतः ! हमें तेरे समान प्रश्न करनेवाला प्राप्त हो ॥ ९॥

अतोऽनन्यप्रोक्त आत्मनि उत्पन्ना येयमागमप्रतिपाद्यात्म-मतिनेषा तर्केण स्वयुद्धचभ्यूह-मात्रेणापनेया न प्रापणीयेत्यर्थः।

अतः अभेददर्शी आचार्यद्वारा उपदेश किये हुए आत्मामें उत्पन्न हुई जो यह शास्त्रप्रतिपाद्य आत्म-विषयक मित है वह तर्कसे अर्थात् अपनी बुद्धिके ऊहापोहमात्रसे प्राप्त होने योग्य नहीं है । अथवा [यह समझो कि] यह आत्मबुद्धि तर्क-नापनेतव्या वा न हातव्या शक्तिसे अपनेतव्य यानी छोड़ी

तार्किको ह्यनागमज्ञः स्ववृद्धिपरिकल्पितं यत्किश्चिदेव कथयति । अत एव च येयमागमप्रभूता मतिरन्येनैवागमाभिज्ञेन
आचार्येणैव तार्किकात्प्रोक्ता सती
सुज्ञानाय भवति हे प्रेष्ठ प्रियतम ।
का पुनः सा तर्कागम्या
मतिरित्युच्यते——

यां त्वं मितं मद्दरप्रदानेन आपः प्राप्तवानिस् । सत्या अवितथविषया धितर्यस्य तवस त्वं सत्यधितर्वतासीत्यनुकम्पयन्नाह मृत्युर्निचिकेतसं वक्ष्यमाणविज्ञान-स्तुतये । त्वाद्दक्त्वनुल्यो नः असम्यं भूयाद्भवताद्भवत्वन्यः पुत्रः शिष्यो वा प्रष्टाः कीद्या-दक्त्वं हे नचिकेतः प्रष्टा ॥ ९॥

जाने योग्य नहीं है, क्योंकि तार्किक तो अध्यात्मशास्त्रसे अनिमन्न होता है, वह अपनी बुद्धिसे कल्पना किया हुआ चाहे जो कहता रहता है। अतः हे प्रेष्ट—प्रियतम! यह जो शास्त्रजनित आत्मबुद्धि है वह तो तार्किकसे भिन्न किसी शास्त्रज्ञ आचार्यद्वारा उपदेश की जानेपर हो सम्यक् ज्ञानकी कारण होती है।

अच्छा तो, तर्कसे प्राप्त न होने योग्य वह मित कौन-सी है ? इसपर कहते हैं—

जिस मितको त्ने मेरे वरप्रदानसे प्राप्त किया है। जिस तेरी
धृति सत्य अर्थात् यथार्थ पदार्थको
विषय करनेवाछी है वह त् सत्यधृति है। 'वत' इस अव्ययसे
अनुकम्पा करते हुए यमराज आगे
कहे जानेवाछे विज्ञानकी स्तुतिके
छिये निचकेतासे कहते हैं—'हे
निचकेतः! हमें तेरे समान प्रश्न
करनेवाछा और भी पुत्र अथवा शिष्य
मिले। परन्तु वह हो कैसा है
जैसा कि त् प्रश्न करनेवाछा है'॥९॥

पुनरपि तुष्ट आह-

नचिकेतासे प्रसन्न हुए मृत्युने फिर भी कहा— कर्मफलकी अनित्यता

जानाम्यह<sup>4</sup> शेवधिरित्यनित्यं न ह्यधुवैः प्राप्यते हि धुवं तत् । ततो मया नाचिकेतिश्चितोऽभि-रनित्यैर्द्रव्यैः प्राप्तवानिस्म नित्यम् ॥ १०॥

मैं यह जानता हूँ कि कर्मफलरूप निधि अनित्य है, क्योंकि अनित्य साधनोंद्वारा वह नित्य [आत्मा] प्राप्त नहीं किया जा सकता। तब मेरेद्वारा नाचिकेत अग्निका चयन किया गया। उन अनित्य पदार्थोंसे ही मैं [आपेक्षिक] नित्य [याग्यपद] को प्राप्त हुआ हूँ॥ १०॥

जानाम्यहं शेविधिनिधिः कर्म-फललक्षणो निधिरिव प्रार्थ्यत इति । असावनित्यमनित्य इति जानामि । न हि यसादिनित्यैः अध्रवैर्नित्यं ध्रुवं तत्प्राप्यते परमा-त्माख्यः शेविधः । यस्त्वनित्य-सुखात्मकः शेविधः स एवानित्यै-र्द्रव्यैः प्राप्यते ।

हि यतस्ततस्तसानमया जान-तापि नित्यमनित्यसाधनैने प्राप्यत इति नाचिकेतश्चितोऽग्निः अनित्यैर्द्रच्यैः पश्चादिभिः स्वर्गसुखसाधनभूतोऽग्निनिर्वर्तित जिसके लिये निधि (खजाने)के समान प्रार्थना की जाती है वह कर्मफलरूप निधि ही 'शेवधि' है। यह अनित्य—सदा न रहनेवाली है—ऐसा मैं जानता हूँ। क्योंकि इन अनित्य यानी अस्थिर साधनोंसे वह परमात्मा नामक नित्य—स्थिर निधि प्राप्त नहीं की जा सकती। जो निधि अनित्यसुखस्वरूप है वहीं अनित्य पदार्थोंसे प्राप्त होती है।

क्योंकि ऐसा है इसिटिये मैंने यह जान-वृझकर भी कि 'अनित्य सायनोंसे नित्यकी प्राप्ति नहीं होती' नाचिकेत अग्निका चयन किया था; अर्थात् पश्च आदि अनित्य पदार्थोंसे स्वर्ग-सुखके साधनस्वरूप उस अग्निका इत्यर्थः । तेनाहमधिकारापन्नो सम्पादन किया था ! उसीसे मैं नित्यं याम्यं स्थानं खर्गाख्यं नित्यमापेक्षिकं प्राप्तवानिस्।१०। प्राप्त हुआ हूँ ॥१०॥

अधिकार सम्पन्न होकर आपेक्षिक नित्य स्वर्ग नामक याग्यस्थानको

\*\*\*

नचिकेताके त्यागकी प्रशंसा

कामस्याप्ति जगतः प्रतिष्ठां ऋतोरनन्त्यमभयस्य पारम्। स्तोममहदुरुगायं प्रतिष्ठां दृष्ट्वा धृत्या धीरो नचिकेतोऽत्यस्राक्षीः॥ ११॥

हे नचिकेतः ! त्ने बुद्धिमान् होकर भोगोंकी समाप्ति (अवधि), जगत्की प्रतिष्टा, यज्ञफलके अनन्तत्व, अभयकी मर्यादा, स्तुत्य और महती (अणिमादि ऐश्वर्ययुक्त ) विस्तीर्ग गति तथा प्रतिष्टाको देखकर भी उसे धैर्यपूर्वक त्याग दिया है ॥ ११ ॥

त्वं तु कामस्थाप्तिं समाप्तिम्, अत्रैवेहैव सर्वे कामाः परिसमाप्ताः, साध्यात्माधिभृताधि-दैवादेः प्रतिष्ठामाश्रयं सर्वात्म-। कत्वात्, क्रतोः फलं हेरण्यगर्भ पद्मनन्त्यमानन्त्यम्, अभयस्य च पारं परां निष्टाम् , स्तोमं

किन्तु हे नचिकेतः ! तुमने तो धीर-धृतिमान् होकर् कामनाओं-की प्राप्ति—समाप्तिको, क्योंकि इस [हिरण्यगर्भ पद] में ही सम्पूर्ण कामनाएँ समाप्त होती हैं, तथा सर्वात्मक होनेके कारण अध्यातम, अधिभृत एवं अधिदैवरूप जगत्की प्रतिष्टा यानी आश्रयको, यज्ञके अनन्त्य--आनन्त्य अर्थात् अनन्त फल हिरण्यगर्भ पदको, अभयके पार अर्थात् परा निष्टाको और स्तोम-

स्तुत्यं महदणिमाद्यैधयां यनेकगुणसंहतं स्तोमं च तन्महच
निरितशयत्वात्स्तोममहत्, उरुगायं विस्तीर्णां गतिम्, प्रतिष्ठां
स्थितिमात्मनोऽनुत्तमामि दृष्ट्वा
धृत्या धैर्येण धीरो धीमान्सन्
निचकेतोऽत्यसाक्षीः परमेव
आकाङ्क्षन्तिसृष्टवानिस सर्वम्
एतत् संसारभोगजातम्। अहो
वतानुत्तमगुणोऽसि ॥ ११ ॥

स्तुत्य तथा महत्—अणिमादि
ऐश्वर्य आदिक अनेक गुणोंके संघातसे
युक्त, इस प्रकार जो स्तोम है और
महत् भी है ऐसे सर्वोत्कृष्ट होनेके
कारण स्तोममहत् उरुगाय—विस्तीर्ण
गतिको तथा प्रतिष्टा—अपनी
सर्वोत्तम स्थितिको देखकर भी उसे
धर्यपूर्वक त्याग दिया । अर्थात्
एकमात्र परवस्तुकी ही इच्छा
करते हुए इस सम्पूर्ण सांसारिक
भोगसमूहका परित्याग कर दिया ।
अहो ! तुम बड़े ही उत्कृष्ट
गुणसम्पन्न हो ! ॥ ११॥

---

यं त्वं ज्ञातुमिच्छस्यातमानम् विस आत्माको तुम जानना चाहते हो---

आत्मज्ञानका फल

तं दुर्दर्शं गूढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्वरेष्ठं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं

मला धीरो हर्षशोकौ जहाति ॥ १२॥

उस कठिनतासे दीख पड़नेवाले, गुढ स्थानमें अनुप्रविष्ट, बुद्धिमें स्थित, गहन स्थानमें रहनेवाले, पुरातन देवको अध्यात्मयोगकी प्राप्तिद्वारा जानकर धीर (बुद्धिमान् ) पुरुष हर्ष-शोकको त्याग देता है ॥ १२॥

अति सूक्ष्म होनेके कारण दुर्दर्श-जिसका कठिनतासे दर्शन

हो सके उसे दुर्दर्श कहते हैं, गृद

तं दुर्दर्श दुःखेन दर्शनम् अस्येति दुर्दशींऽतिसक्ष्मत्यात्, गूढं गहनमनुप्रविष्टं प्राकृतविषय-विकारविज्ञानैः प्रच्छन्नमित्येतत्, गुहाहितं गुहायां चुद्धौ स्थितं तत्रोपलभ्यमानत्वात्, गह्वरेष्ठं विषमेऽनेकानर्थसंकटं तिष्ठतीति गह्वरेष्टम्। यत एवं गूढमनुप्रविष्टो गुहाहितश्रातो गह्वरेष्ठः; अतो दुर्दर्शः । तं पुराणं पुरातनमध्यातम-योगाधिगमेन विषयेभ्यः प्रति-संहत्य चेतस आत्मनि समाधानम्

अध्यात्मयोगस्तस्याधिगमस्तेन

मत्वा देवमात्मानं धीरो हर्ष-

शोकावात्मन उत्कर्षापकर्षयोः

अभावाजहाति ॥ १२ ॥

अर्थात् गहन स्थानमें अनुप्रविष्ट यानी शब्दादि प्राकृत विषयविकाररूप विज्ञानसे छिपे हुए, गुहा-वुद्धिमें उपलब्ध होनेके कारण उसीमें स्थित तथा गहरेष्ठ-गहर-विषम यानी अनेक अनर्थोंसे सङ्क्षित स्थानमें रहनेवाले दिवको जानकर धीर पुरुष हर्ष-शोकको त्याग देता है]। क्योंकि आत्मा इस प्रकार स्थानमें अनुप्रविष्ट और बुद्धिमें . स्थित है इसलिये वह गहरेष्ठ है तथा गह्नरेष्ठ होनेके कारण ही दुर्दर्श है।

उस पुराण यानी पुरातन देवको अध्यातमयोगकी—चित्तको विषयोंसे हटाकर आत्मामें लगा देना अध्यात्मयोग है, उसकी प्राप्तिद्वारा जानकर धीर पुरुष अपने उत्कर्ष-अपकर्षका अभाव हो जानेके कारण हर्ष-शोकका परित्याग कर देता है॥१२॥

# एतच्छुत्वा संपरिगृह्य मर्त्यः प्रवृह्य धर्म्यमणुमेतमाप्य ।

स मोदते मोदनीय हि लब्ध्वा

विवृत ५ सद्म नचिकेतसं मन्ये ॥ १३॥

मनुष्य इस आत्मतत्त्वको सुनकर और उसे भछी प्रकार प्रहणकर धर्मी आत्माको देहादि संघातसे पृथक् करके इस सूक्ष्म आत्माको पाकर तथा इस मोदनीयकी उपलिध कर अति आनन्दित हो जाता है। मैं [तुझ] नचिकेताको खुळे हुए ब्रह्मभवनवाळा समझता हूँ, [अर्थात् हे नचिकेतः! मेरे विचारसे तेरेळिये मोक्षका द्वार खुळा हुआ है]॥१३॥

एतदात्मतत्त्वं यदहं वक्ष्यामि तच्छ्रत्वाचार्यप्रसादात्सम्यगात्म-भावेन परिगृद्धोपादाय मत्यों मरणधर्मा धर्मादनपेतं धर्म्यं प्रवृद्धोद्यम्य पृथक्कृत्य शरीरादेः अणुं सक्ष्ममेतमात्मानम् आप्य प्राप्य स मत्यों विद्वान्मोदते मोद-नीयं हर्पणीयमात्मानं लब्ध्वा। तदेतदेवंत्रिधं ब्रह्म सद्म भवनं नचिकेतसं त्वां प्रत्यपावृतद्वारं विवृतमभिम्रखीभूतं मन्ये मोक्षाईं त्वां मन्य इत्यभिष्रायः ॥१३॥ इस आत्मतत्त्वको, जिसका कि
अव मैं वर्णन करूँगा, उसे सुनकर—
आचार्यकी कृपासे मली प्रकार
आत्मभावसे ग्रहण कर मरणधर्मा
मनुष्य इस धर्म्य—धर्म विशिष्ट आत्माको शरीरादिसे उद्यमन करके यानी
पृथक् करके तथा इस अणु अर्थात्
सूक्ष्म और मोदनीय—हर्षयोग्य
आत्माको उपलब्ध कर वह मरणशील विद्वान् आनन्दित हो जाता
है। इस प्रकारके तुझ नचिकेताके
प्रति मैं ब्रह्ममवनको खुले द्वारवाला
अर्थात् अभिमुख हुआ मानता हूँ।
अभिप्राय यह कि मैं तुझे मोक्षके
योग्य समझता हूँ॥ १३॥

यद्यहं योग्यः प्रसन्नश्रासि भगवन्मां प्रति-— [निचिकेता वोला—] भगवन् ! यदि मैं योग्य हूँ और आप मुझप्र प्रसन्न हैं तो—

सर्वातितवस्तुविषयक प्रश्न

# अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कृताकृतात् । अन्यत्र भूताच भव्याच यत्तत्पश्यसि तद्वद ॥१४॥

जो धर्मसे पृथक्, अधर्मसे पृथक् तथा इस कार्यकारणरूप प्रपञ्चसे भी पृथक् है और जो भूत एवं भित्रप्यत्से भी अन्य है—ऐसा आप जिसे देखते हैं वहीं मुझसे कहिये॥ १४॥

अन्यत्र धर्माच्छास्तीयाद्धर्मा
जुष्ठानात्तरकलात्तत्कारकेभ्यश्च

पृथग्भूतिमत्यर्थः । तथान्यत्र

अधर्मात्तथान्यत्रासात्कृताकृतात्

कृतं कार्यमकृतं कारणमसाद्

अन्यत्र। किं चान्यत्र भूताचाति
कान्तात्कालाद्भव्याच भविष्यतश्च

तथा वर्तमानात्; कालत्रयेण

यन्न परिच्छिद्यत इत्यर्थः। यद्

ईद्द्यं वस्तु सर्वव्यवहारगोचरा
तीतं पश्यसि तद्दद मह्मम् ॥१४॥

जो धर्म यानी शास्त्रीय धर्मानुष्टान, उसके फल तथा [कर्ता-करण आदि ] कारकोंसे अन्यत्र-पृथाभूत है, तथा जो अधर्मसे भिन्न है और कृत--कार्य तथा अकृत--कारण इस प्रकार इस कार्य-कारण (स्थ्र्ट-सूक्ष प्रपञ्च)से भी पृथक् है, यही नहीं भूत अर्थात् बीते हुए वर्तमान तथा भन्य--आगामी कालसे भी अन्यत्र है; तात्पर्य यह है कि जो तीनों कालोंसे परिच्छिन नहीं है । ऐसी जिस सम्पूर्ण व्यवहारविषयसे अतीत वस्तुको आप देखते हैं वह मुझसे कहिये ॥१४॥

विशेषणान्तरं पृष्टं वस्तु च विवक्षन्-

इत्येवं पृष्टवते मृत्युरुवाच इस प्रकार पूछते हुए नचिकेतासे, पूछी हुई वस्तु तथा उसके अन्य विशेषणको बतलानेकी इच्छासे यमराजने कहा-

ओङ्कारोपदेश

#### सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति तपा ६ सर्वाणि च यद्भद्रित। यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति

तत्ते पद्रसंग्रहेण बबीम्योमित्येतत् ॥१५॥

सारे वेद जिस पदका वर्णन करते हैं, समस्त तपोंको जिसकी प्राप्तिके साधक कहते हैं, जिसकी इच्छासे [ मुमुक्कुजन ] ब्रह्मचर्यका पालन करते हैं उस पदको मैं तुमसे संक्षेपमें कहता हूँ । 'ॐ' यही वह पद है।। १५॥

सर्वे वेदा यत्पदं पदनीयं गमनीयमविभागेनामनन्ति प्रति-पादयन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्वदन्ति यत्प्राप्त्यर्थानीत्यर्थः। यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं गुरुकुल-वासलक्षणमन्यद्वा ब्रह्मप्राप्त्यर्थे चरन्ति तत्ते तुभ्यं पदं यज्ज्ञातुम् इच्छासि संग्रहेण संक्षेपतो ब्रवीमि ।

समस्त वेद जिस पद अर्थात् गमनीय स्थानका अविभाग यानी एक रूपसे आमनन-प्रतिपादन करते हैं, समस्त तपोंको भी जिसके लिये कहते हैं अर्थात वे जिस स्थानकी प्राप्तिके लिये हैं, जिसकी इच्छासे गुरुकुलवासरूप ब्रह्मचर्य अथवा ब्रह्मप्राप्तिमें उपयोगी कोई और सावन करते हैं उस पदको, जिसे कि त् जानना चाहता है, मैं संक्षेपमें कहता हूँ।

ओमित्येतत् । तदेतत्पदं
यद्वुभुत्सितं त्वया । यदेतद्
ओमित्योंशब्दवाच्यमोंशब्दप्रतीकं
च ॥ १५ ॥

'ॐ' यही वह पद है। यह जो 'ॐ' है यानी जो ॐ शब्दका वाच्य और ॐ ही जिसका प्रतीक है वही वह पद है जिसे तू जानना चाहता है॥ १५॥

<del>्र्भ्रह्मिन्</del> इसलिये—

अतः---

एतद्धयेवाक्षरं ब्रह्म एतद्धयेवाक्षरं परम् । एतद्धयेवाक्षरं ज्ञात्वा यो यदिच्छति तस्य तत् ॥ १६॥

यह अक्षर ही ब्रह्म है, यह अक्षर ही पर है; इस अक्षरको ही जानकर जो जिसकी इच्छा करता है, बही उसका हो जाता है ॥ १६॥

एतद्भये वाक्षरं ब्रह्मापरमेतद्वये वाक्षरं परं च । तयोहिं
प्रतीकमेतदक्षरम्, एतद्वये वाक्षरं
ज्ञात्योपास्य ब्रह्मेति यो
यदिच्छति परमपरं वा तस्य
तद्भवति । परं चेज्ज्ञातव्यमपरं
चेत्प्राप्तव्यम् ॥ १६ ॥

यह अक्षर ही अपर ब्रह्म है । अर यह अक्षर उन दोनोंहीका प्रतीक है । इस अक्षरको ही 'यही उपास्य ब्रह्म है' ऐसा जानकर जो पर अथवा अपर जिस ब्रह्मकी इच्छा करता है उसे वही प्राप्त हो जाता है । यदि उसका उपास्य पर ब्रह्म हो तो वह केवल जाना जा सकता है और यदि अपर ब्रह्म हो तो प्राप्त किया जा सकता है ॥ १६॥

यत एवमतः— | क्योंकि ऐसी बात है, इसिल्ये— एतदालम्बन ॥ श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम् । एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते ॥ १७॥ यही श्रेष्ठ आलम्बन है, यही पर आलम्बन है। इस आलम्बनको जानकर पुरुष ब्रह्मलोकमें महिमान्वित होता है॥ १७॥

एतदालम्बनमेतद्वस्रप्राप्त्यालम्बनानां श्रेष्ठं प्रशस्ततमम् ।
एतदालम्बनं परमपरं च परापरब्रह्मविषयत्वात् । एतदालम्बनं आलम्बन पर औतात्पर्य यह है कि जानकर साधक परब्रह्ममें स्थित हो होता है तथा अप प्राप्त होकर ब्रह्मके ब्रह्मवदुपास्यो भवतीत्यर्थः ॥१७॥ होता है ॥१७॥

यह [ओंकाररूप] आलम्बन ब्रह्मप्राप्तिके [गायत्री आदि] सभी आलम्बनोंमें श्रेष्ठ यानी सबसे अधिक प्रशंसनीय है। पर और अपर ब्रह्मविषयक होनेसे यह आलम्बन पर और अपररूप है। तात्पर्य यह है कि इस आलम्बनको जानकर साधक ब्रह्मलोक अधीत् परब्रह्ममें स्थित होकर महिमान्वित होता है तथा अपर ब्रह्ममें ब्रह्मत्वको प्राप्त होकर ब्रह्मके समान उपासनीय होता है॥ १७॥

अन्यत्र धर्मादित्यादिना
पृष्टस्थात्मनोऽशेषितशेषरहितस्य
आलम्बनत्वेन प्रतीकत्वेन चोङ्कारो
निर्दिष्टः; अपरस्य च ब्रह्मणो
मन्दमध्यमप्रतिपत्तृन्प्रति । अथेदानीं तस्योङ्कारालम्बनस्थात्मनः
साक्षात्स्वरूपनिर्दिधारियवया

इदमुच्यते-

उपर्युक्त 'अन्यत्र धर्मात्' इत्यादि श्लोकसे निचकेताद्वारा पूछे गये सर्वविशेषरहित आत्माके तथा मन्द और मध्यम उपासकोंके छिये अपर ब्रह्मके प्रतीक और आल्प्यनरूपसे ओंकारका निर्देश किया गया। अब, जिसका आल्प्यन ओंकार है उस आत्माके खरूपका साक्षात् निर्धारण करनेकी इच्छासे यह कहा जाता है—

आत्मस्वरूपनिरूपण

न जायते म्रियते वा विपश्चि-न्नायं कुतश्चिन्न बभूव कश्चित्।

## अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरीरे॥१८॥

यह विपश्चित्—मेधावी आत्मा न उत्पन्न होता है, न मरता है; यह न तो किसी अन्य कारणसे ही उत्पन्न हुआ है और न स्वतः ही कुछ [अर्थान्तररूपसे] बना है। यह अजन्मा, नित्य (सदासे वर्तमान) शाश्चित (सर्वदा रहनेवाला) और पुरातन है तथा शरीरके मारे जानेपर भी स्वयं नहीं मरता ॥ १८॥

न जायते नोत्पद्यते स्रियते वा न स्रियते चोत्पत्तिमतो वस्तु-नोऽनित्यस्य अनेकिविक्रियाः तासामाद्यन्ते जन्मिवनाद्यलक्षणे विक्रिये इहात्मिन प्रतिपिष्येते प्रथमं सर्वविक्रियाप्रतिषेधार्थं न जायते स्रियते वेति । विपिथन्मे-धावी, अविपरिस्तुप्तचैतन्यस्व-भावात् ।

किं च नायमात्मा कुतश्चित् कारणान्तराद्धभूव । स्वसाच आत्मनो न बभूव कश्चिदर्थान्तर-भूतः । अतोऽयमात्माऽजो नित्यः शाश्चतोऽपक्षयविवर्जितः । यो ह्यशाश्चतः सोऽपक्षीयतेः अयं यह आत्मा उत्पन्न नहीं होता और न मरता ही है। उत्पन्न होनेवाडी अनित्य वस्तुके अनेक विकार होते हैं। यहाँ—आत्मामें सब विकारों-का प्रतिपेध करनेके लिये 'न जायते म्रियते वा' ऐसा कहकर सबसे पहले उनमेंसे जन्म और विनाशरूप आदि और अन्तके विकारोंका निषेध किया जाता है। कभी छप्त न होनेवाले चैतन्यरूप खभावके कारण आत्मा विपश्चित् यानी मेवावी है।

तथा यह आत्मा कहींसे अर्थात् किसी अन्य कारणसे उत्पन्न नहीं हुआ और न अर्थान्तररूपसे ख्यं अपनेसे ही हुआ है । इसिटिये यह आत्मा अजन्मा, नित्य और शाश्वत— यानी क्षयरहित है, क्योंकि जो अशाश्वत होता है वही क्षीण हुआ

त शाश्वतोऽत एव पुराणः पुरापि नव एवेति । यो द्यवय-वोपचयद्वारेणाभिनिर्वर्यते इदानीं नवो यथा कुम्भादिः। तद्विपरीतस्त्वात्मा पुराणो चृद्धि-विवर्जित इत्यर्थः।

यत एवमतो न हन्यते न हिंस्यते हन्यमाने शस्त्रादिभिः शरीरे । तत्स्थोऽप्याकाशवदेव 11 28 11

करता है। यह तो शाश्वत है, इसिटिये पुराण भी है यानी प्राचीन होकर भी नवीन ही है। क्योंकि जो पदार्थ अवयवोंके उपचय (मेल) से निष्पन्न किया जाता है वही 'इस समय नया है' ऐसा कहा जाता है; जैसे घड़ा। किन्तु आत्मा उससे विपरीत खभाववाटा है; अर्थात् वह पुराण यानी वृद्धिरहित है।

क्योंकि ऐसा है; इसलिये शस्त्रादिद्वारा शरीरके मारे जानेपर भी वह नहीं मरता-उसकी हिंसा नहीं होती। अर्थात् शरीर-में रहकर भी वह आकाशके समान निर्लिप्त ही है ॥ १८॥

\*\*\*

हन्ता चेन्मन्यते हन्तु इतश्चेन्मन्यते हतम्। उभौ तौ न विजानीतो नाय इन्ति न हन्यते ॥ १६॥

यदि मारनेवाला आत्माको मारनेका विचार करता है और मारा जानेवाला उसे मारा हुआ समझता है तो वे दोनों ही उसे नहीं जानते, क्योंकि यह न तो मारता है और न मारा जाता है ॥ १९॥

मात्रात्मदृष्टिहन्ता चेद्यदि मन्यते विसीको मारनेवाला पुरुष यदि

एवं भूतमप्यात्मानं शरीर- | ऐसे प्रकारके आत्माको भी जो चिन्तयति हन्तुं हिनिष्याम्येनम् किसीको मारनेका विचार करता

इति योऽप्यन्यो हतः सोऽपि चेन्मन्यते हतमात्मानं हतोऽहम् इत्यभावि तौ न विजानीतः खमात्मानं यतो नायं हन्ति अविक्रियत्वादातमनस्तथा हन्यत आकाशवदविक्रियत्वा-देव । अतोऽनात्मज्ञविषय एव धर्माधर्मादिलक्षणः संसारो न त्रह्मज्ञस्य । श्रुतिप्रामाण्यान्न्या-याच धर्माधर्माद्यजुपपत्तेः ॥१९॥ नहीं वन सकते ॥ १९॥ 

है-यह सोचता है कि मैं इसे मारूँगा, तथा दूसरा मारा जानेवाला भी यह समझकर कि 'मैं मारा गया हूँ' अपने (आत्मा) को मारा गया मानता है तो वे दोनों ही अपने आत्माको नहीं जानते; क्योंकि आत्मा अविकारी है, इसलिये वह मार नहीं सकता और आकाशके समान अविकारी होनेसे ही मारा भी नहीं जा सकता । धर्माधर्मादिरूप संसार अनात्मज्ञसे हीं सम्बन्ध रखता है, ब्रह्मज्ञसे नहीं। क्योंकि श्रतिप्रमाण और युक्तिसे भी ब्रह्मज्ञानीद्वारा धर्म-अधर्म आदि

इत्युच्यते---

कथं पुनरात्मानं जानाति | तो फिर मुमुञ्ज पुरुष आत्माको किस रूपसे जानता है ? इसपर कहते हैं---

अणोरणीयान्महतो महीया-नात्मास्य जन्तोर्निहितो गुहायाम् । पश्यति वीतशोको तमऋतुः

घातुप्रसादान्महिमानमात्मनः ॥ २०॥

यह अणुसे भी अणु और महान्से भी महान् आत्मा जीवकी इदयरूप गुहामें स्थित है। निष्काम पुरुष अपनी इन्द्रियोंके प्रसादसे आत्माकी उस महिमाको देखता है और शोकरहित हो जाता है ॥२०॥

अणोः सूक्ष्मादणीयाञ्ज्या-माकादेरणुतरः। महतो महत्परि-माणान्महीयान्महत्तरःपृथिव्यादेः। महद्वा यदस्ति लोके तत्तेनैवात्मना नित्येन आत्मवत्संभवति । तदात्मना विनिर्भक्तमसत्संपद्यते । तसाद् असावेवात्माणोरणीयान्महतो महीयान्सर्वनामरूपवस्तूपाधिक-त्वात्। स चात्मास्य जन्तोर्बह्यादि-स्तम्बपर्यन्तस्य प्राणिजातस्य गुहायां हृदये निहित आत्मभूतः स्थित इत्यर्थः।

तमात्मानं दर्शनश्रवणमनन-विज्ञानलिङ्गमऋतुरकामो दृष्टा-दृष्टवाह्यविषयोपरतवुद्धिरित्यर्थः-यदा चैवं तदा मन आदीनि करणानि धातवः शरीरस्य

आत्मा अणुसे भी अणु अर्थात् रयामाक आदि सूक्म पदार्थोंसे भी स्क्मतर तथा महान्से भी महान् यानी पृथिवी आदि महत्परिमाणवाले पदार्थोंसे भी महत्तर है। संसारमें अणु अथवा महत्परिमाणवाली जो कुछ वस्तु है वह उस नित्यखरूप आत्मासे ही आत्मवान् (स्वरूप-सत्तायुक्त ) हो सकती है। आत्मासे परित्यक्त हो जानेपर वह सत्ताश्र्न्य हो जाती है। अतः यह आत्मा ही अणु-से-अणु और महान्-से-महान् है, क्योंकि नाम-रूपवाली सभी वस्तुएँ इसकी उपाधि हैं। वह आत्मा ही ब्रह्मासे लेकर स्तम्बपर्यन्त इस सम्पूर्ण प्राणिसमुदायकी गुहा— हृदयमें निहित है अर्थात् अन्तरात्म-रूपसे ि्षत है।

देखना, सुनना, मनन करना और जानना-ये जिसके छिङ्ग हैं उस आत्माको अक्रतु—निष्काम पुरुष अर्थात् जिसकी बुद्धि दृष्ट और अदृष्ट बाग्च विषयोंसे उपरत हो गयी है, क्योंकि जिस समय ऐसी स्थिति होती है उसी समय मन आदि इन्द्रियाँ, जो कि शरीर-को धारण करनेके कारण धातु थारणात्प्रसीदन्तीत्येषां धातूनां कहलाती हैं, प्रसन्न होती हैं—सो,

प्रसादादात्मनो महिमानं कर्म-निमित्तवृद्धिक्षयरहितं पश्यत्ययम्। अहमसीति साक्षाद्विजानाति।

इन धातुओंके प्रसादसे वह अपने आत्माकी कर्मनिमित्तक वृद्धि और क्षयसे रहित महिमाको देखता है: अर्थात् इस वातको साक्षात् जानता है कि 'मैं यह हूँ'। [ऐसा जानकर] ततो वीतशोको भवति ॥ २० ॥ फिर वह शोकरहित हो जाता है॥२०॥

अन्यथा दुर्विज्ञेयोऽयमात्मा | अन्यथा सकाम प्राकृत पुरुषोंके कामिभिः प्राकृतपुरुषैः, यसात् - लिये यह आत्मा वड़ा दुर्विज्ञेय है; क्योंकि—

आसीनो दूरं व्रजति शयानो याति सर्वतः। कस्तं मदामदं देवं मदन्यो ज्ञातुमईति॥ २१॥

वह स्थित हुआ भी दूरतक जाता है, शयन करता हुआ भी संब ओर पहुँचता है। मद (हर्ष) से युक्त और मदसे रहित उस देवको भटा मेरे सिवा और कौन जान सकता है ? ॥ २१॥

आसोनोऽवस्थितोऽचल एव सन् दूरं त्रजति । शयानो याति सर्वत एवमसावात्मा देवो मदा-मदः समदोऽमदश्च सहर्षोऽहर्षश्च विरुद्धधर्मवानतोऽशक्यत्वाज्ज्ञातुं कस्तं मदामदं देवं मदन्यो ज्ञातुमहिति ?

आसीन-अवस्थित अर्थात् अचल होकर भी वह दर चला जाता है तथा शयन करता हुआ भी सब ओर पहुँचता है। इस प्रकार वह आत्मा-देव समद और अमद यानी हर्षसहित और हर्षरहित-विरुद्ध धर्मवाटा है। अतः जाननेमें न आ सकनेके कारण उस मदयुक्त और मदरहित देवको मेरे सिवा और कौन जान सकता है ?

सूक्ष्मबुद्धः असदादरेव सुविज्ञेयोऽयमात्मा पण्डितस्य स्थितिगतिनित्यानित्यादिविरुद्धाः नेकधर्मोपाधिकत्वाद्विरुद्धधर्मवत्त्वा द्विश्वरूप इव चिन्तामणिवदव-भासते। अतो दुविंज्ञेयत्वं दर्शयति कस्तं मदन्यो ज्ञातमहतीति । कारणानाम्रपशमः शयनं करणजनित्स्यैकदेशविज्ञानस्य उपशमः शयानस्य भवति । यदा चैवं केवलसामान्यविज्ञानत्वात् सर्वतो यातीव यदा विशेषविज्ञान-स्थः स्वेन रूपेण स्थित एव सन्मनआदिगतिषु तदुपाधिक-त्वाद्द्रं व्रजतीव । स चेहैव वर्तते ॥ २१ ॥

यह आत्मा हम-जैसे सूक्षमबुद्धि विद्वानोंके लिये ही सुविज्ञेय
है। स्थिति-गति तथा नित्य और
अनित्य आदि अनेक विरुद्धधर्मरूप
उपाधिवाला तथा विपरीतधर्मयुक्त
होनेसे यह चिन्तामणिके समान
विश्वरूप-सा भासता है। अतः
'मेरे सिवा उसे और कोन जानने योग्य के है' ऐसा कहकर उसकी दुर्विज्ञेयता
दिखलाते हैं।

इन्द्रियोंका शान्त हो जाना शयन है। शयन करनेवाले पुरुष-का इन्द्रियजनित एकदेशसम्बन्धी विज्ञान शान्त हो जाता है। जिस समय ऐसी अवस्था होती है उस समय केवल सामान्य विज्ञान होने-से वह सत्र ओर जाता हुआ-सा जान पड़ता है; और जब वह विशेष विज्ञानमें स्थित होता है तो खरूपसे अविचल रहकर मन आदि उपाधियोंवाला होनेसे उन मन आदिकी गतियोंमें जाता हुआ-सा जान पड़ता है। वस्तुतः तो वह यहीं रहता है॥२१॥

\*\*\*

तद्विज्ञानाच शोकात्यय इत्यपि दर्शयति-

तथा अन्न यह भी दिखलाते हैं कि उस आत्माके ज्ञानसे शोक-का अन्त हो जाता है——

अशरीर शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितम् महान्तं विभुमात्मानं मला धीरो न शोचित ॥ २२॥ जो शरीरोंमें शरीररहित तथा अनित्योंमें नित्यस्वरूप है उस महान और सर्वव्यापक आत्माको जानकर बुद्धिमान पुरुष शोक नहीं

करता ॥ २२ ॥

अशरीरं स्वेन रूपेण आकाशकल्प आत्मा तमशरीरं शरीरेषु देविषतमनुष्यादिशरीरेषु अनवस्थेष्ववस्थितिरहितेष्ववस्थितं नित्यमविकृतमित्येतत्, महान्तं महत्त्वर्थापेक्षिकत्वराङ्कायामाह-विशुं व्यापिनमात्मानम्-आत्म-ग्रहणं खतोऽनन्यत्वप्रदर्शनार्थम्, प्रत्यगात्मविपय आत्मशब्दः एव मुख्यस्तमीदृशमात्मानं मत्वा अयमहमिति धीरो धीमान शोचति । न ह्येवंविधस्यात्मविदः शोकोपपत्तिः ॥ २२ ॥ ---

आत्मा अपने स्वरूपसे आकाशके समान है, अतः देव, पितृ और मनुष्यादि शरीरोंमें अशरीर है, अनवस्थित-अवस्थितिरहित यानी अनित्योंमें अवस्थित-नित्य अर्थात अविकारी है, तथा महान् है— [किससे महान् है—इस प्रकार] महत्त्वमें इतरकी अपेक्षा होनेकी शङ्का करके कहते हैं उस विभ अर्थात् व्यापक आत्माको जानकर-यहाँ 'आत्मा' शब्द अपनेसे ब्रह्मकी अभिन्नता दिखानेके छिये छिया गया है, क्योंकि 'आत्मा' शब्द प्रत्यगात्मविषयमें ही मुख्य है-ऐसे उस आत्माको 'यही मैं हूँ' ऐसा जानकर धीर—बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता, क्योंकि इस प्रकारके आत्मवेतामें शोक वन ही नहीं सकता ॥ २२ ॥

द्विज्ञेयोऽयमात्मा तथाप्युपायेन सुविज्ञेय एवेत्याह- | ही है; इसपर कहते हैं-

यद्यपि यह आत्मा दुर्विज्ञेय है तो भी उपाय करनेसे तो सुविज्ञेय

आत्मा आत्मक्रपासाध्य है

नायमात्मा प्रवचनेन लम्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृणुते तेन लम्य-

स्तस्यैष आत्मा विवृणुते तन् ्स्वाम् ॥ २३॥

यह आत्मा वेदाध्ययनद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है और न धारणारांक्ति अथवा अधिक श्रवणसे हो प्राप्त हो सकता है। यह [साधक] जिस [आत्मा] का वरण करता है उस [आत्मा] से ही यह प्राप्त किया जा सकता है। उसके प्रति यह आत्मा अपने स्वरूपको अभिव्यक्त कर देता है॥ २३॥

नायमात्मा प्रवचनेनानेकवेदस्वीकरणेन लभ्यो ज्ञेयो नापि
मेधया ग्रन्थार्थधारणशक्त्या।
न बहुना श्रुतेन केवलेन। केन
तर्हि लभ्य इत्युच्यते—

यमेव स्वात्मानमेष साधको वृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना विरत्ना स्वयमात्मा लभ्यो ज्ञायत एवमित्येतत्। निष्कामस्यात्मानम् एव प्रार्थयत आत्मनैवात्मा लभ्यत इत्यर्थः। यह आत्मा प्रवचन अर्थात् अनेकों वेदोंको स्वीकार करनेसे प्राप्त यानी विदित होने योग्य नहीं है, न मेथा यानी प्रन्थ-धारणकी शक्तिसे ही जाना जा सकता है और न केवल बहुत-सा श्रवण करनेसे ही। तो फिर किस प्रकार प्राप्त किया जा सकता है, इसपर कहते हैं—

यह साधक जिस आत्माका वरण—प्रार्थना करता है उस वरण करनेवाले आत्माद्वारा यह आत्मा खयं ही प्राप्त किया जाता है—अर्थात् उससे ही 'यह ऐसा है' इस प्रकार जाना जाता है । तात्पर्य यह कि केवल आत्मलाभके लिये ही प्रार्थना करनेवाले निष्काम पुरुषको आत्माके द्वारा ही आत्माकी उपलब्धि होती है।

कथं लभ्यत इत्युच्यते— तस्यात्मकामस्यैप आत्मा वि-वृण्ते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तन् स्यां स्वकीयां स्वयाथात्म्यम् याथात्म्यको विद्यत-प्रकाशित कर इत्यर्थः ॥ २३ ॥

किस प्रकार उपलब्ध होता है, इसपर कहते हैं---उस आत्म-कामीके प्रति यह आत्मा अपने पारमार्थिक खरूप अर्थात् अपने देता है ॥ २३॥

---

किं चान्यत्-

इसके सिवा दूसरी बात यह भी है-

आत्मज्ञानका अनाधिकारी

ं नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो नासमाहितः । नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात्॥ २४॥

जो पापकर्मोंसे निवृत्त नहीं हुआ है, जिसकी इन्द्रियाँ शान्त नहीं हैं और जिसका चित्त असमाहित या अशान्त है वह इसे आत्मज्ञान-द्वारा प्राप्त नहीं कर सकता है ॥ २४ ॥

न दुश्रहितात्प्रतिषिद्धाच्छ्रति-स्मृत्यविहितात्पापकर्मणोऽविरतः अनुपरतो नापीन्द्रियलौल्याद् अञ्चान्तोऽनुपरतो नाप्यसमा-हितोऽनेकाग्रमना विश्विप्तचित्तः, समाहितचित्तोऽपि सन्समाधान-

जो दुश्चरित—प्रतिषिद्ध कर्म यानी श्रुति-स्मृतिसे अविहित पाप-कर्मसे अविरत-अनुपरत है वह नहीं, जो इन्द्रियोंकी चश्रलताके कारण अशान्त यानी उपरतिशृन्य है वह भी नहीं, जो असमाहित अर्थात् जिसका चित्त एकाग्र नहीं है-जो विक्षिप्तचित्त है वह भी नहीं, तथा समाहितचित्त होनेपर भी उस एकाप्रताके फलका इच्छक

फलाथिंत्वान्नाप्यशान्तमानसो व्यापृतचित्तः प्रज्ञानेन ब्रह्म-विज्ञानेनैनं प्रकृतमात्मानमाप्तु-यात् । यस्तु दुश्चरिताद्विरत इन्द्रियलौल्याच समाहितचित्तः समाधानफलाद् प्युपशान्तमान-सश्चाचार्यवान्प्रज्ञानेन यथोक्तम् आत्मानं प्रामोतीत्यर्थः ॥ २४॥

होनेके कारण जो अशान्तचित्त है--जिसका चित्त निरन्तर व्यापार करता रहता है वह पुरुष भी इस प्रस्तृत आत्माको केवल आत्मज्ञान-द्वारा नहीं प्राप्त कर सकता। अर्थात् जो पापकर्म और इन्द्रियों-की चञ्चलतासे हटा हुआ तथा समाहितचित्त और उस समाधानके फलसे भी उपशान्तमना है वह आचार्यत्रान् साधक ही ब्रह्मज्ञान-द्वारा उपर्युक्त आत्माको प्राप्त कर सकता है ॥ २४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

यस्त्वनेवंभूतः-

किन्तु जो (साधक) ऐसा नहीं है [उसके विषयमें श्रुति कहती है—]

यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च उमे भवत ओद्नः। मृत्युर्यस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः॥ २५॥

जिस आत्माके ब्राह्मण और क्षत्रिय-ये दोनों ओदन-भात हैं तथा मृत्यु जिसका. उपसेचन ( शाकादि ) है वह जहाँ है उसे कौन [अज्ञ पुरुष ] इस प्रकार ( उपर्युक्त साधनसम्पन्न अधिकारीके समान ) जान सकता है ? ॥ २५॥

विधारके अपि सर्वत्राणभूते उभे ओदनोऽशनं भवतः स्थाताम्,

यस्यात्मनो ब्रह्मक्षत्रे सर्वधर्म- | सम्पूर्ण धर्मोंको धारण करने-वाले और सबके रक्षक होनेपर भी ब्राह्मण और क्षत्रिय—ये दोनों वर्ण जिस आत्माके ओदन—भोजन हैं

सर्वहरोऽपि मृत्युर्यस्वोपसेचनम् इवौदनस्य, अञ्चनत्वेऽप्यपूर्याप्रस्तं प्राकृतवुद्धिर्यथोक्तसाधनरहितः सन् क इत्था इत्थमेवं यथोक्त-साधनवानिवेत्यर्थः, वेद विजा-

तथा सबका हरण करनेवाला होनेपर भी यृत्य जिसका भातके छिये उपसेचन (शाकादि) के समान है, अर्थात भोजनके छिये भी पर्याप्त नहीं है, उस आत्माको, जहाँ कि वह है, ऐसा कौन पूर्वोक्त साधनोंसे रहित और साधारण बुद्धिवाला पुरुष है जो इस प्रकार-उपर्युक्त साधनसम्पन नाति यत्र स आत्मेति ॥ २५॥ पुरुषके समान जान सके । । २५॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोदिन्दभगवत्पृज्यपादिशाप्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये द्वितीयवङ्घीभाष्यं समाप्तम् ॥ २ ॥



## ह्रतीया बङ्घी

#### -A. B.A.

प्राप्ता और प्राप्तव्य भेदसे दो आत्मा

ऋतं पित्रन्तावित्यस्य वहुचाः सम्बन्धः— विद्याविद्ये नानाविरुद्धफले इत्युपन्यस्ते न तु सफले ते यथा-विन्नणीतेः तिन्नणियाधी रथरूपक-कल्पना, तथा च प्रतिपत्ति-सौकर्यम्। एवं च प्राप्तृप्राप्य-गन्तृगन्तव्यविवेकार्थं द्वावात्मानौ उपन्यस्येते—

इस 'ऋतं पित्रन्तौ' इत्यादि तृतीया वल्लीका सम्बन्ध इस प्रकार है—

उपर विद्या और अविद्या नाना प्रकारके विरुद्ध धर्मींवाली बतलायी गयी हैं; किन्तु उनका फलसहित यथावत् निर्णय नहीं किया गया। उनका निर्णय करनेके लिये ही [इस बल्लीमें] रथके रूपककी कल्पना की गयी है। ऐसा करनेसे उन्हें [अर्थात् विद्या-अविद्याको] समझनेमें सुगमता हो जाती है। इसी प्रकार प्राप्त होनेवाले और प्राप्तव्य स्थान तथा गमन करनेवाले और गन्तव्य लक्ष्यका विवेक करनेके लिये दो आत्माओंका उपन्यास करते हैं—

ऋतं पिबन्तौ सुकृतस्य लोके
गुहां प्रविष्टौ परमे परार्घे।
छायातपौ ब्रह्मविदो वदन्ति
पञ्चामयो ये च त्रिणाचिकेताः॥१॥

ब्रह्मवेत्तालोग कहते हैं कि शरीरमें बुद्धिरूप गुहाके भीतर प्रकृष्ट ब्रह्मस्थानमें प्रविष्ट हुए अपने कर्मफ़लको भोगनेवाले छाया और घामके समान परस्पर विलक्षण दो [तत्त्व] हैं। यही वात जिन्होंने तीन बार नाचिकेताग्निका चयन किया है वे पञ्चाग्निकी उपासना करनेवाले भी कहते हैं॥ १॥

सत्यमवश्यंभावित्वात पिवन्तौ, एकस्तत्र कर्मफलं पिवति भुङ्को नेतरः पातृसम्बन्धारिपबन्तौ तथापि इत्युच्यते छत्रिन्यायेन, सुकु-तस्य स्वयंकृतस्य कर्मण ऋतम् इति पूर्वेण संबन्धः; लोकेऽसिन् शरीरे गुहां गुहायां बुद्धौ प्रविष्टौ, परमे बाह्यपुरुषाकाश-संस्थानापेक्षया परमम्, परस्थ ब्रह्मणोऽर्घ स्थानं परार्धम् । तिसिन्हि परं ब्रह्मोपलभ्यते, अतस्तिसान्परमे परार्धे हार्दाकाशे प्रविष्टावित्यर्थः ।

तौ च च्छायातपाविव विल-क्षणौ

ऋत अर्थात् अवस्यम्भावी होनेके कारण सत्य कर्मफलका पान करनेवाले दो आत्मा, जिनमेंसे केवल एक कर्मफलका पान-भोग करता है. दूसरा नहीं; तो भी पान करने-वालेसे सम्बन्ध होनेके कारण यहाँ छत्रिन्यायसे\* दोनोंहीके 'पित्रन्तो' इस द्वित्रचनका प्रयोग हुआ है, सुकृत अर्थात् अपने किये हुए कर्मके फलको भोगते हुए, यहाँ 'सुकृतस्य' शब्दका पूर्ववर्ती 'ऋतम्' शब्दके साथ सम्बन्ध है। लोक अर्थात् इस शरीरमें गुहा-बुद्धिके परम-बाह्य देहाश्रित आकाश स्थानकी अपेक्षा उत्कृष्ट परव्रह्मके अर्थ यानी स्थानमें प्रवेश किये हुए हैं, क्योंकि उसीमें प्रव्रह्म-की उपलब्धि होती है। अतः तात्पर्ययह है कि उस परम परार्घ यानी हृदयाकाशमें प्रवेश किये हुए हैं।

वे दोनों संसारी और असंसारी संसारित्वासंसारित्वेन होनेके कारण द्याया और घूपके

जहाँ बहुत-से आदमी जा रहे हों और उनमेंसे किसी एकके पास छाता हो तो दूरसे देखनेवाला पुरुष उन्हें बतलानेके लिये 'देखों, वे छातेवाले लोग जा रहे हैं' ऐसे वाक्यका प्रयोग करता है। इस प्रकार एक छातेयालेसे सम्बन्धित होनेके कारण वह सारा समूह ही छातेवाला कहा जाता है। इसे 'छित्रिन्याय' कहते हैं । इसी प्रकार यहाँ भोक्ता जीवके सम्प्रन्थसे ईश्वरको भी भोक्ता कहा गया है।

त्रह्मविदो वदन्ति कथयन्ति । न केवलमकर्मिण एव वदन्ति । पश्चाप्रयो गृहस्था ये च त्रिणाचिकेताः त्रिःकृत्वो नाचि-केतोऽग्निश्चितो यैस्ते त्रिणाचि-केताः ॥ १ ॥ समान परस्पर विरुक्षण हैं—ऐसा ब्रह्मवेत्तालोग वर्णन करते—कहते हैं। [इस प्रकार] केवल अकर्मी ही ऐसा नहीं कहते बल्कि जो त्रिणाचिकेत हैं—जिन्होंने तीन वार नाचिकेत अग्निका चयन किया है वे पञ्चाग्निकी उपासना करनेवाले गृहस्थ भी ऐसा ही कहते हैं॥१॥

### यः सेतुरीजानानामक्षरं ब्रह्म यत्परम् । अभयं तितीर्षतां पारं नाचिकेत ५ शकेमहि ॥ २ ॥

जो यजन करनेवालोंके लिये सेतुके समान है उस नाचिकेत अग्निको तथा जो भयशून्य है और संसारको पार करनेकी इच्छावालोंका परम आश्रय है उस अक्षर ब्रह्मको जाननेमें हम समर्थ हों ॥ २॥

यः सेतुरिव सेतुरीजानानां यजमानानां कर्मिणां दुःखसंतरणार्थत्वान्नाचिकेतोऽग्रिस्तं वयं ज्ञातुं चेतुं च शकेमिह शक्नुवन्तः।
किंच यचाभयं भयशून्यं संसारपारं तितीर्पतां तर्तुमिच्छतां ब्रह्मविद्वां यत्परमाश्रयमक्षरमात्माख्यं ब्रह्म तच ज्ञातुं शकेमिह शक्नुवन्तः।
परापरे ब्रह्मणी कर्मब्रह्मविदाश्रये

दुःखको पार करनेका साधन होनेसे जो नाचिकेत अग्न यजमान अर्थात् कर्मियोंके लिये सेतुके समान होनेके कारण सेतु है उसे हम जानने और चयन करनेमें समर्थ हों। तथा जो भयरहित है, और संसारके पार जानेकीइच्छावाले ब्रह्मवेत्ताओंका परम आश्रय अविनाशी आत्मा नामक ब्रह्म है उसे भी हम जाननेमें समर्थ हो सकें। अर्थात् कर्मवेत्ताका आश्रय अपर ब्रह्म और ब्रह्मवेत्ताका आश्रय

इति वाक्यार्थः। वेदितव्ये एतयोरेव ह्यपन्यासः कृत ऋतं पिवन्ताविति ॥२॥

परब्रह्म- ये दोनों ही ज्ञातव्य हैं-अर्थ है। इस वाक्यका 'ऋतं पित्रन्तौ' इत्यादि मन्त्रसे इन्हीं दोनों [त्रह्मों] का उल्लेख किया गया है ॥ २ ॥

तत्र य उपाधिकृतः संसारी विद्याविद्ययोरधिकृतो मोक्ष-तदुभयगमने साधनो रथः कल्प्यते-

उनमें जो उपाधिपरिच्छिन संसारी तथा मोक्ष एवं संसारके प्रति गमन करनेके छिये विद्या गमनाय संसारगमनाय च तस्य और अविद्याका अधिकारी है उसके लिये उन दोनोंके प्रति जानेके साधनखरूप रथकी कल्पना की जाती है-

शरीरादिसे सम्बन्धित रथादि रूपक

आत्मान ५ रथिनं विद्धि शरीर ५ रथमेव तु । बुद्धि तु सारथिं विद्धि मनः प्रग्रहमेव च॥३॥

त् आत्माको रथी जान, शरीरको रथ समझ, बुद्धिको सारथी जान और मनको लगाम समझ ॥ ३॥

तत्र तमात्मानमृतपं संसारिणं रथस्वामिनं विद्धि रिथनं जानीहि। शरीरं रथमेव तु रथवद्ध-हयस्थानीयैरिन्द्रियराक्रष्यमाण-त्वाच्छरीरस्य। बुद्धिं तु अध्यवसाय-लक्षणां सार्थि विद्वि बुद्धिनेत्-

उनमें उस आत्माको-कर्मफल भोगनेवाले संसारीको रथी-रथका खामी जान । और शरीरको तो रथ ही समझ, क्योंकि शरीर रथमें बँधे हुए अश्वरूप इन्द्रियगणसे खींचा जाता है। तथा निश्चय करना ही जिसका लक्षण है उस बुद्धिको सार्थी जान,

प्रधानत्वाच्छरीरस्य सार्थनेतप्रधान इव रथः। सर्वं हि देहगतं
कार्यं वृद्धिकर्तच्यमेव प्रायेण।मनः
संकल्पविकल्पादिलक्षणं प्रग्रहं
रशनां विद्धि । मनसा हि
प्रगृहीतानि श्रोत्रादीनि करणानि
प्रवर्तन्ते रशनयेवाश्वाः॥ ३॥

सार्थिरूप नेता ही जिसमें प्रधान है
उस रथके समान शरीर बुद्धिरूप
नेताकी प्रधानतावाटा है,क्योंकि देहके सभी कार्य प्रायः बुद्धिके ही कर्तव्य
हैं। और संकल्प-विकल्पादिरूप
मनको प्रप्रह—टगाम समझ, क्योंकि
जिस प्रकार घोड़े टगामसे नियन्त्रित
होकर चटते हैं उसी प्रकार श्रोत्रादि
इन्द्रियाँ मनसे नियन्त्रित होकर ही
अपने विषयोंमें प्रकृत होती हैं।।३।।

इन्द्रियाणि हयानाहुर्विषया रतेषु गोचरान् । आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥ ४ ॥

विवेकी पुरुष इन्द्रियोंको घोड़े बतलाते हैं तथा उनके घोड़ेरूपसे कल्पना किये जानेपर विषयोंको उनके मार्ग बतलाते हैं और शरीर, इन्द्रिय एवं मनसे युक्त आत्माको भोक्ता कहते हैं ॥ ४॥

इन्द्रियाणि चक्षुरादीनि हयान् आहू रथकल्पनाकुशलाः शरीर-रथाकर्षणसामान्यात् । तेष्वेय इन्द्रियेषु हयत्वेन परिकल्पितेषु गोचरान्मार्गान्रूपादीन्विययान् विद्धि । आत्मेन्द्रियमनोयुक्तः शरीरेन्द्रियमनोभिः सहितं संयुक्तमात्मानं भोक्तेति संसारी-त्याहुर्मनीषिणो विवेकिनः।

रथकी कल्पना करनेमें कुशल पुरुषोंने चक्षु आदि इन्द्रियोंको घोड़े बतलाया है, क्योंकि [इन्द्रिय और घोड़ोंकी क्रमशः] शरीर और रथको खींचनेमें समानता है। इस प्रकार उन इन्द्रियोंको घोड़े रूपसे परिकल्पित किये जानेपर रूपादि विषयोंको उनके मार्ग जानो तथा शरीर इन्द्रिय और मनके सहित अर्थात् उनसे युक्त आत्माको मनीषी—विवेकी पुरुष 'यह भोक्ता—संसारी है' ऐसा बतलाते हैं।

न हि केवलसात्मनो भोक्त-बुद्ध चाद्य पाधिकृतमेव तस्य भोक्तृत्वम् । तथा च श्रत्य-न्तरं केवलस्याभोक्तत्वमेव दर्श-यति-"ध्यायतीव लेलायतीव" ( चू० उ०४।३।७) इत्यादि। एवं च सति वक्ष्यमाणा रथकल्प-नया वैष्णवस्य पदस्यात्मतया | प्रतिपत्तिरुपपद्यते नान्यथा स्व-भावानतिक्रमात् ॥ ४ ॥

केवल (शुद्ध) आत्मा तो भोक्ता है नहीं; उसका भोक्तृत्व तो बुद्धि आदि उपाधिके कारण ही है। इसी प्रकार "ध्यान करता हुआ-सा, चेष्टा करता हुआ-सा" इत्यादि एक दूसरी श्रुति भी केवल आत्माका अभोक्तृत्व ही दिखलाती है। ऐसा होनेपर ही रथकल्पनासे उस वैष्णवपदकी आगे कही जाने-वाली आत्मभावसे प्रतिपत्ति (प्राप्ति) वन सकती है-अोर किसी प्रकार नहीं, क्योंकि खभाव कभी नहीं बदल सकता ॥ ४॥

### आविवेकीकी विवज्ञता

### यस्त्वविज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा। तस्येन्द्रियाण्यवश्यानि दुष्टाश्वा इव सारथेः॥ ५॥

किन्तु जो [बुद्धिरूप सारथी] सर्वदा अविवेकी एवं असंयतचित्तसे युक्त होता है उसके अधीन इन्द्रियाँ इसी प्रकार नहीं रहतीं जैसे सारथीके अधीन दुष्ट घोड़े ॥ ५॥

तत्रैवं सति यस्तु बुद्धचाख्यः सारथिरविज्ञानवाननिपुणोऽविवे-की प्रवृत्तौ च निवृत्तौ च भवति यथेतरो

किन्तु ऐसा होनेपर भी जो बुद्धिरूप सारथी अविज्ञानवान्-अकुराल अर्थात् रथसञ्चालनमें अकुराल अन्य सार्थीके समान [इन्द्रियरूप घोड़ोंकी] प्रवृत्ति-रथचर्यायाम्युक्तेन निवृत्तिके विवेकसे रहित है, जो अप्रगृहीतेनासमाहितेन मनसा
प्रग्रहस्थानीयेन सदा युक्तो भवति
तस्याकुशलस्य बुद्धिसारथेः
इन्द्रियाण्यश्वस्थानीयान्यवश्यानि
अश्वक्यनिवारणानि दुष्टाश्या
अदान्ताश्चा इवेतरसारथेभैवन्ति ॥ ५ ॥

सर्वदा प्रप्रह (लगाम) स्थानीय अयुक्त—अगृहीत अधीत् विक्षिप्त चित्तसे युक्त है उस अनिपुण बुद्धिरूप सार्थीके इन्द्रियरूप घोड़े [रथादि हाँकनेवाले] अन्य सार्थीके दुष्ट अधीत् वेकात्रू घोड़ोंके समान अवस्य यानी जिनका निवारण नहीं किया जा सकता ऐसे हो जाते हैं॥ ५॥

→्ट्रिञ्डेस विवेकीकी स्वाधीनता

यस्तु विज्ञानवान्भवति युक्तेन मनसा सदा । तस्योन्द्रियाणि वश्यानि सदश्या इव सारथेः॥ ६॥

परन्तु जो [बुद्धिरूप सारथी] कुशल और सर्वदा समाहितचित्त रहता है उसके अधीन इन्द्रियाँ इस प्रकार रहती हैं जैसे सारथीके अधीन अच्छे घोड़े ॥ ६ ॥

यस्तु पुनः पूर्वोक्तविपरीतः सारिधर्भवति विज्ञानवान्त्रगृहीत-मनाः समाहितचित्तः सदा तस्याश्वस्थानीयानीन्द्रियाणि प्र-वर्तियतुं निवर्तियतुं वा शक्यानि वश्यानि दान्ताः सदश्या इवेतर-सारिथः ॥ ६॥ किन्तु जो [बुद्धिरूप सारथी]
पूर्वोक्त सारथीसे विपरीत विज्ञानवान्
(कुशल)—मनको नियन्त्रित रखनेवाला अर्थात् संयतचित्त होता है
उसकी अश्वस्थानीय इन्द्रियाँ प्रवृत्त और निवृत्त किये जानेमें इस प्रकार
समर्थ होती हैं जैसे सारथीके
लिये अच्छे घोड़े ॥ ६॥

तस्य पूर्वोक्तस्याविज्ञानवतो | व्यक्तिः बुद्धिसारथेरिदं फलमाह-

उस पूर्वोक्त अविज्ञानवान् बुद्धिरूप सारधीवाले रधीके लिये श्रुति यह फल बतलाती है—

#### अंविवेकीकी संसारप्राप्ति

## यस्त्विज्ञानवान्भवत्यमनस्कः सदाशुचिः। न स तत्पदमाप्नोति स<सारं चाधिगच्छति॥ ७॥

किन्तु जो अविज्ञानयान्, अनिगृहीतचित्त और सदा अपित्रत्र रहनेवाला होता है वह उस पदको प्राप्त नहीं कर सकता, प्रत्युत संसारको ही प्राप्त होता है ॥ ७॥

यस्त्विज्ञानवान्भवित ,
अमनस्कोऽप्रगृहीतमनस्कः स
तत एवाग्रुचिः सदैव, न स
रथी तत्पूर्वोक्तमक्षरं यत्परं पदम्
आमोति तेन सार्थिना । न
केवलं कैवल्यं नामोति संसारं
च जन्ममरणलक्षणमिधगच्छिति
॥ ७॥

किन्तु जो अविज्ञानवान्, अमनस्क—असंयतचित्त और इसीलिये सदा अपिवित्र रहनेवाला होता
है उस सार्थिके द्वारा वह [जीवरूप] रथी उस पूर्वोक्त अक्षर परम
पदको प्राप्त नहीं कर सकता।
वह कैवल्यको प्राप्त नहीं होता—
केवल इतना ही नहीं, विलक्ष
जन्म-मरणरूप संसारको भी प्राप्त
होता है ॥ ७॥

विवेकीकी परमपदशाप्ति

यस्तु विज्ञानवान्भवति समनस्कः सदा शुचिः । स तु तत्पदमाभोति यस्माद्भूयो न जायते॥ ८॥

किन्तु जो विज्ञानवान्, संयतंचित्त और सदा पवित्र रहनेवाला होता है वह तो उस पदको प्राप्त कर लेता है जहाँसे वह फिर उत्पन्न नहीं होता ॥ ८॥

यस्तु द्वितीयो विज्ञानवान् किन्तु जो दूसरा रथी अर्थात् विज्ञानवत्सारथ्युपेतो रथी विद्वान् विज्ञानवान् कुशळ सारथी- इत्येततः युक्तमनाः समनस्कः स तत एव सदा श्रचिः स त तत्पदमामोति, यसादाप्तात्पदाद् अप्रच्युतः सन्भूयः पुनर्न जायते संसारे॥ ८॥

से युक्त, समनस्क युक्तिचित्त और इसीलिये सदा पवित्र रहने-बाला होता है वह तो उसी पदको प्राप्त कर लेता है, जिस प्राप्त हुए पदसे च्युत न होकर वह किर संसारमें उत्पन्न नहीं होता ॥ ८॥

**→€€€3€**÷

किं तत्पद्मित्याह-

वह पद क्या है ? इसपर कहते हैं—

विज्ञानसारथिर्यस्तु

मनःप्रग्रहवान्नरः।

सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्धिष्णोः परमं पदम् ॥ ६ ॥

जो मनुष्य विवेकपुक्त बुद्धि-सारयींसे युक्त और मनको वशमें रखनेवाटा होता है वह संसारमार्गसे पार होकर उस विष्णु (ब्यापक परमात्मा) के परमपदको प्राप्त कर छेता है ॥ ९॥

विज्ञानसारिथर्यस्तु यो विवेकवुद्धिसारिथः पूर्वोक्तो मनःप्रग्रहवान्प्रगृहीतमनाः समाहितचित्तः सञ्शुचिर्नरो विद्वान्सोऽध्वनः संसारगतेः पारं परमेव
अधिगन्तव्यमित्येतदामोति
सुच्यते सर्वसंसारवन्धनैः।तिद्विष्णोः
व्यापनशीलस्य ब्रह्मणः परमात्मनो
वासुदेवाख्यस्य परमं प्रकृष्टं पदं
स्थानं सत्त्वमित्येतद्यद्सौ
आमोति विद्वान् ॥ ९॥

जो पूर्वोक्त विद्वान् पुरुष विवेकयुक्त बुद्धि-सारथीसे युक्त मनोनिप्रहवान् यानी निगृहीतिचित्त— एकाप्र मनवाटा होता हुआ पवित्र है वह संसारगितके पारको यानी अवस्य, प्राप्तव्य परमात्माको प्राप्त कर टेता है; अर्थात् सम्पूर्ण संसार-वन्धनोंसे मुक्त हो जाता है। उस विष्णु यानी वासुदेव नामक सर्वव्यापक परमहमा जो परम—उत्कृष्ट पद—स्थान अर्थात् सक्त्प है उसे वह विद्वान् प्राप्त कर टेता है॥ ९॥

अधुना यत्पदं गन्तव्यं तस्य इन्द्रियाणि स्यूलान्यारभ्य सक्ष्म-तारतम्यक्रमेण प्रत्यगात्मत्या अधिगमः कर्तव्य इत्येवमर्थामदम् आरभ्यते-

अव, जो प्राप्तव्य परम पद है उसका स्थूल इन्द्रियोंसे आरम्भ करके सूक्ष्मत्वके तारतम्य-क्रमसे प्रत्यगात्मखरूपसे ज्ञान प्राप्त करनां चाहिये, इसीिळये आगेका क्यन आरम्भ किया जाता है-

इन्द्रियादिका तारतम्य

इन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्था अर्थेभ्यश्च परं मनः। मनसस्तु परा बुद्धिर्बुद्धेरात्मा महान्परः॥१०॥

इन्द्रियोंकी अपेक्षा उनके विषय श्रेष्ठ हैं, विषयोंसे मन उत्कृष्ट है, मनसे बुद्धि पर है और बुद्धिसे भी महान् आत्मा (महत्तत्त्व) उत्कृष्ट है ॥ १०॥

आरब्धानि तेभ्य इन्द्रियेभ्यः स्वकार्येभ्यस्ते परा ह्यथीः सक्ष्मा महान्तश्च प्रत्यगात्मभूताश्च । तेभ्योऽप्यर्थेभ्यश्च परं सक्ष्मतरं महत्प्रत्यगात्मभूतं च मनः । मनः-शब्दवाच्यं मनस आरम्भकं भूत-स्रक्षं संकल्पविकल्पाद्यारम्भ-

स्थूलानि ताबदिन्द्रियाणि

यैरथेरात्मप्रकाशनाय

इन्द्रियाँ तो स्थूल हैं। वे जिन शब्द-स्पर्शादि विषयोंद्वारा अपनेको प्रकाशित करनेके छिये बनाया गयी हैं वे विषय अपने कार्यभूत इन्द्रिय-वर्गसे पर-सूक्ष्म, महान् एवं प्रत्यगातमस्वरूप हैं।

उन विषयोंसे भी पर-सूक्ष्म, महान् तथा नित्यखरूपभूत मन है, जो कि 'मन' शब्दका वाच्य और मनका आरम्भक भूतसूक्ष्म है, क्योंकि वही सङ्कल्प-विकल्पादिका आरम्भक कत्वात्। मनसोऽपि परा सक्ष्मतरा है। मनसे भी पर सूक्ष्मतर,

महत्तरा प्रत्यगात्मभूता च बुद्धिः, बुद्धिशब्दवाच्यमध्यवसाया-द्यारम्भकं भृतद्धक्ष्मम् । बुद्धेरात्मा सर्वप्राणिबुद्धीनां प्रत्यगात्मभूत-त्वादात्मा महान्सर्वमहत्त्वात् । अव्यक्ताद्यत्प्रथमं जातं हैरण्य-गर्भं तत्त्वं वोधावोधात्मकं महा-नात्मा बुद्धेः पर इत्युच्यते।।१०।। महत्तर एवं प्रत्यगात्मभूत 'बुद्धि' शब्द-वाच्य अध्यवसायादिका आरम्भक भूतसूक्ष्म है । उस बुद्धिसे भी, सम्पूर्ण प्राणियोंकी बुद्धिका प्रत्यगात्म-भूत होनेसे आत्मा महान् है, क्योंकि वह सबसे वड़ा है । अर्थात् अन्यक्तसे जो सबसे पहले उत्पन्न हुआ हिरण्यगर्भ तत्त्व है, जो महान् आत्मा [ज्ञानशक्ति और क्रिया-शक्तिसे सम्पन्न होनेके कारण] बोधाबोधात्मक है वह बुद्धिसे भी पर है—ऐसा कहा जाता है ॥ १०॥

महतः परमन्यक्तमन्यक्तात्पुरुषः परः।

पुरुषान्न परं किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः॥११॥

महत्तत्त्वसे अन्यक्त (म्लप्रकृति) पर है और अन्यक्तसे भी पुरुष पर है। पुरुषसे पर ओर कुछ नहीं है। वही [सूक्ष्मत्वकी] परा काष्टा (हद) है, वहीं परा (उत्कृष्ट) गति है॥ ११॥

महतोऽपि परं सक्ष्मतरं प्रत्यगात्मभूतं सर्वमहत्तरं च अव्यक्तं सर्वस्य जगतो वीजभूतम् अव्याकृतनामरूपसतत्त्वं सर्व-कार्यकारणशक्तिसमाहाररूपम् अव्यक्ताव्याकृताकाशादिनाम-वार्चं परमात्मन्योतप्रोतभावेन

महत्से भी पर—स्क्ष्मतर, प्रत्यगातम-सरूप और सबसे महान् अन्यक्त है, जो सम्पूर्ण जगत्का बीजभूत, अन्यक नाम-रूपोंकी सत्तास्कर्प, सम्पूर्ण कार्य-कारणशक्तिका समाहार, अन्यक्त, अन्याकृत और आकाशादि नामोंसे निर्दिष्ट होनेवाटा तथा बटके धानेमें रहनेवाटी बटनृक्षकी शक्तिके समाश्रितं वटकणिकायामिव वट-वृक्षशक्तिः ।

तसाद्व्यक्तात्परः स्क्ष्मतरः सर्वकारणंकार्णित्वात्प्रत्यगात्म-त्याच महांश्च अत एय पुरुषः सर्वप्रणात् । ततोऽन्यस्य परस्य प्रसङ्गं नियारयन्नाह पुरुपान्न परं किचिदिति। यसान्नास्ति पुरुपात् चिन्मात्रघनात् परं किचिदिष वस्त्वन्तरं तसात्स्क्ष्मत्यमहत्त्व-प्रत्यगात्मत्यानां सा काष्ठा निष्ठा पर्यवसानम् ।

अत्र हीन्द्रियेभ्य आर्भ्य सक्ष्मत्वादिपरिसमाप्तिः । अत एव च गन्तृणां सर्वगति-मतां संसारिणां परा प्रकृष्टा गतिः "यद्गत्वा न निवर्तन्ते" (गीता ८। २१; १५।६) इति स्मृतेः ॥ ११॥ समान परमात्मामें ओतप्रोतभावसे आश्रित है।

उस अन्यक्तको अपेक्षा सम्पूर्ण कारणोंका कारण तथा प्रत्यगात्मरूप होनेसे पुरुष पर—स्क्मतर एवं महान् है। इसीछिये वह सबमें पूरित रहनेके कारण 'पुरुष' कहा जाता है। उसके सिवा किसी दूसरे उत्कृष्टतरके प्रसङ्गका निवारण करते हुए कहते हैं कि पुरुषसे पर और कुछ नहीं है। क्योंकि चिद्धनमात्र पुरुषसे भिन्न और कोई वस्तु नहीं है इसिछिये वही सूक्ष्मत्व, महत्त्व और प्रत्यगात्मत्वकी पराकाष्टा—स्थिति अर्थात् पर्यवसान है।

इन्द्रियोंसे लेकर इस आत्मामें ही सूक्ष्मत्वादिकी परिसमाप्ति होती है। अतः यही गमन करनेवाले अर्थात् सम्पूर्ण गतियोंवाले संसारियों-की पर—उत्कृष्ट गति है, जैसा कि "जिसको प्राप्त होकर फिर नहीं लौटते" इस स्मृतिसे सिद्ध होता है॥ ११॥

\*\*\*

नचु गतिश्चेदागत्यापि

भवितव्यम्। कथं यसाद्भूयो न

जायत इति ?

शङ्का-यदि [ पुरुपके प्रति ] गति है तो [ वहाँसे ] आगति ( छोटना ) भी होना चाहिये; फिर 'जिसके पाससे फिर जन्म नहीं छेता' ऐसा क्यों कहा जाता है ? नैप दोपः । सर्वस्य प्रत्यगात्मत्वाद्वगतिरेव गतिरित्युपचर्यते । प्रत्यगात्मत्वं च दर्शितमिन्द्रियमनोवुद्धिपरत्वेन । यो
हि गन्ता सोऽगतमप्रत्यग्रूपं
गच्छत्यनात्मभूतं न विपर्ययेण ।
तथा च श्रुतिः—''अनध्वगा
अध्वसु पार्ययण्णवः" इत्याद्या ।
तथा च दर्शयति प्रत्यगात्मत्वं सर्वस्य—

समाधान-यह दोष नहीं है, क्योंकि सबका प्रत्यगात्मा होनेसे आत्माके ज्ञानको ही उपचारसे गति कहा गया है। तथा इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे आत्माका परत्व प्रदर्शित-कर उसका प्रत्यगात्मत्व दिखलाया गया है, क्योंकि जो जानेवाला है वह अपने पृथक् अनात्मभूत एवं अप्राप्त स्थानकी ओर ही जाया करता है; इससे विपरीत अपनी ही ओर नहीं आता-जाता । इस विषयमें "संसारमार्गसे पार होनेकी इच्छावाले पुरुष मार्गरहित होते हैं" इत्यादि श्रुति भी प्रमाण है । तथा आगेकी श्रुति भी पुरुषका सबका ही प्रत्यगात्मा होना प्रदर्शित करती है-

आत्मा सूक्ष्मवुद्धियाह्य है

एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते । दृश्यते लग्रयया बुद्धया सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः ॥ १२॥

सम्पूर्ण भूतोंमें छिपा हुआ यह आत्मा प्रकाशमान नहीं होता । यह तो सूक्ष्मदर्शी पुरुपोंद्वारा अपनी तीत्र और सूक्ष्मबुद्धिसे ही देखा जाता है ॥ १२॥

एष पुरुषः सर्वेषु ब्रह्मादि-स्तम्बपर्यन्तेषु भूतेषु गृढः संवृतो | दर्शनश्रवणादिकमीविद्यामाया-

यह पुरुष ब्रह्मासे टेकर स्तम्ब-पर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंमें गूट यानी छिपा हुआ, दर्शन, श्रवण आदि कर्म करनेवाला तथा अविद्या यानी

च्छनोऽत एवात्मा न प्रकाशत कस्यचित् । अहो आत्मत्वेन अतिगम्भीरा दुरवगाद्या विचित्रा माया चेयं यदयं सर्वो जन्तुः परमार्थतः परमार्थसतत्त्वोऽप्येवं वोध्यमानोऽहं परमात्मेति गृह्णात्यनात्मानं देहेन्द्रियादि-सङ्घातमात्मनो दश्यमानमपि घटादिवदात्मत्वेनाहममुष्य पुत्र इत्यनुच्यमानोऽपि गृह्णाति। नूनं परस्येव मायया मोम्रुद्यमानः सर्वो लोको वम्भ्रमीति। तथा च सरणम्-"नाहं प्रकाशः सर्व-स्य योगमायासमावृतः" (गीता ७। २५) इत्यादि।

ननु विरुद्धमिदग्रुच्यते ''मत्या धीरो न शोचिति'' (क० उ०२।१।४) ''न प्रकाशते'' (क०उ०१।३।१२) इति च। नैतदेवम्।असंस्कृतवुद्धेरवि-

ज्ञेयत्वान प्रकाशत इत्युक्तम्।

मायासे आच्छादित है। सबका अन्तरात्मखरूप होनेके कारण आत्मा किसीके प्रति प्रकाशित नहीं होता। अहो! यह माया वड़ी ही गम्भीर, दुर्गम और विचित्र है, जिससे कि ये संसारके सभी जीव वस्तुतः परमार्थस्वरूप होनेपर भी शास्त्र और आचार्य-द्वारा ] वैसा वोध कराये जानेपर 'मैं परमात्मा हूँ' इस तत्त्वको प्रहण नहीं करते; बल्कि जो देह और इन्द्रिय आदि संघात घटादिके समान अपने दस्य हैं उन्हें, किसीके न कहनेपर भी 'मैं इसका पुत्र हूँ' इत्यादि प्रकारसे आत्मभावसे प्रहण करते हैं । निश्चय, उस परमात्माकी ही मायासे यह सारा जगत् अत्यन्त भानत हो रहा है। ''योगमायासे आवृत हुआ मैं सबके प्रति प्रकाशित नहीं होता" ऐसी ही यह स्मृति भी है।

शङ्का-किन्तु "उसे जानकर पुरुप शोक नहीं करता" "[वह गूट ऑग्ना] प्रकाशित (ज्ञात) नहीं होता" यह तो विपर्शत ही कहा गया है।

समाधान-ऐसी वात नहीं है। आत्मा अगुद्भवुद्भि पुरुषके लिये अविज्ञेय है; इसीलिये यह कहा दश्यते तु संस्कृतया अग्न्यया अग्रमिवाग्न्या तया, एकाग्रतयोपे तयेत्येतत्, स्रक्ष्मया स्रक्ष्मवस्तु-निरूपणपरयाः कैः श्स्क्ष्मदर्शिभिः 'इन्द्रियेभ्यः परा ह्यथिः' इत्यादि-प्रकारेण स्रक्ष्मतापारम्पर्यदर्शनेन परं स्रक्षमं द्रष्टुं शीलं येपां ते स्रक्षमदर्शिनस्तैः स्रक्षमदर्शिभिः पण्डितेरित्येतत् ॥ १२ ॥

गया है कि 'वह प्रकाशित नहीं होता'। वह तो संस्कारयक्त और तीक्ण-जो किसी पैनी नोकके समान सक्ष्म हो ऐसी एकाग्रतासे युक्त और सूक्ष्म वस्तुके निरीक्षणमें लगी हुई तीत्र बुद्धिसे ही दिखलायी देता है। किन्हें दिखडायी देता है ? [इसपर कहते हैं--] सूक्ष्म-दर्शियोंको । 'इन्द्रियोंसे उनके विषय स्तम हैं' इत्यादि प्रकारसे स्तमता-की परम्पराका विचार करनेसे जिनका पर-सृक्ष्म वस्तुको देखने-का स्वभाव पड़ गया है, वे सूक्ष्मदर्शी हैं; उन सृक्षमदर्शी पण्डितोंको [वह दिखलायी देता है]--यह इसका भावार्थ है ॥ १२ ॥

लयचिन्तन

तत्त्रतिपच्युपायमाह—

अय उसकी प्राप्तिका उपाय वतलाते हैं—

यच्छेद्वाङ्मनसी प्राज्ञस्तद्यच्छेज्ज्ञान आत्मिन । ज्ञानमात्मिनि महति नियच्छेत्तद्यच्छेच्छान्तआत्मिनि १३

विवेकी पुरुष वाक्-इन्द्रियका मनमें उपसंहार करे, उसका प्रकाश-स्र ह्य बुद्धिमें लय करे, बुद्धिको महत्तत्त्वमें लीन करे और महत्तत्त्वको शान्त आत्मामें नियुक्त करे॥ १३॥

यच्छेनियच्छेदुपसंहरेतप्राज्ञो विवेकी; किम् ? वाग्वाचम्। वागत्रोपलक्षणार्था सर्वेपामिन्दि-याणाम् । क ? मनसी मनसीति-च्छान्दसं दैर्ध्यम् । तच मनो यच्छेज्ज्ञाने प्रकाशसक्रपे बुद्धौ आत्मनि । बुद्धिहिं मनआदि-करणान्यामोतीत्यातमा तेपाम् । ज्ञानं बुद्धिमात्मनि महति प्रथमजे नियच्छेत्। प्रथमजवत् खच्छखभावकमात्मनो विज्ञानम् आपादयेदित्यर्थः। तं च महान्तम् आत्मानं यच्छेच्छान्ते सर्वविशेष-प्रत्यस्तमितरूपेऽविक्रिये सर्वान्तरे सर्वबुद्धिप्रत्ययसाक्षिणि मुख्य आत्मनि ॥ १३ ॥

एवं पुरुष आत्मिन सर्वं प्रविलाप्य नामरूपकर्मत्रयं यन्मिथ्याज्ञानविजृम्भितं क्रियाकारकफललक्षणं स्वात्मयाथात्म्यज्ञानेन
कतो॰ ४—

विवेकी पुरुष 'यच्छेत्' अर्थात् नियुक्त करे-उपसंहार करे;किसका उपसंहार करे ? वाक अर्थात् वाणीका । यहाँ वाक् सम्पूर्ण इन्द्रियोंका उपलक्षण करानेके छिये हैं। कहाँ उपसंहार करे? मनमें; 'मनसी' पदमें हस्य इकार-के स्थानमें दीर्घ प्रयोग छान्दस है। फिर उस मनको ज्ञान अर्थात् प्रकाश-खरूप बुद्धि--आत्मामें छीन करे। वुद्धि ही मन आदि इन्द्रियोंमें व्याप्त है, इसिटये वह उनका आत्मा---प्रत्यक्खरूप है। उस ज्ञानखरूप यद्भिको प्रथम विकार महान् आत्मामें लीन करे अर्थात् प्रथम उत्पन्न हुए महत्तत्त्रके समान आत्माका खच्छ-स्वभाव विज्ञान प्राप्त करे। और महान् आत्माको जिसका खरूप सम्पूर्ण विशेषोंसे रहित है और जो अविक्रिय, सर्वान्तर तथा बुद्धिके सम्पूर्ण प्रत्ययोंका साक्षी है उस मुख्य आत्मामें लीन करे ॥ १३ ॥ ---

> मृगतृष्णा, रज्जु और आकाशके स्वरूपका ज्ञान होनेसे जैसे मृगजल, रज्जु-सर्प और आकाश-मालिन्यका बाध हो जाता है उसी प्रकार मिथ्याज्ञानसे प्रतीत होनेवाले समस्त प्रपञ्च यानी नाम, रूप और कर्म

मरोच्युदकरज्जुसर्पगगनमलानीव

मरीचिरज्जुगगनस्वरूपदर्शनेनैव

स्वस्थः प्रशान्तात्मा कृतकृत्यो

भवति यतोऽतस्तद्दर्शनार्थम्—

इन तीनोंको, जो किया कारक और फलक्ष्य हो हैं, स्नात्मतत्त्रके यथार्थ ज्ञानद्वारा पुरुष अर्थात् आत्मामें लीन करके मनुष्य स्वस्थ, प्रशान्तचित्त एवं कृतकृत्य हो जाता है। क्योंकि ऐसा है, इसलिये उसका साक्षात्कार करनेके लिये—

उद्बोधन

## उत्तिष्ठत जाम्रत प्राप्य वरान्निबोधत । क्षुरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुर्गं पथस्तत्कवयो वदन्ति ॥ १४ ॥

[अरे अविद्याप्रस्त लोगो !] उठो, [अज्ञान-निद्रासे] जागो, और श्रेष्ठ पुरुषोंके समीप जाकर ज्ञान प्राप्त करो । जिस प्रकार छुरेकी धार तीक्ष्ण और दुस्तर होती है, तत्त्वज्ञानी लोग उस मार्गको वैसा ही दुर्गम बतलाते हैं ॥ १४॥

अनाद्यविद्याप्रसुप्ता उत्तिष्ठत हे जन्तव आत्मज्ञानाभिमुखा भवतः जाग्रताज्ञाननिद्राया घोररूपायाः सर्वानर्थवीजभूतायाः क्षयं कुरुत ।

कथम् १ प्राप्योपगम्य वरान्
प्रकृष्टानाचार्यास्तद्विदस्तदुपदिष्टं
सर्वान्तरमात्मानमहमस्मीति निबोधतावगच्छत । न ह्युपेक्षित-

अरे अनादि अविद्यासे सोये हुए जीवो ! उठो, आत्मज्ञानके अभिमुख होओ तथा घोररूप अज्ञाननिद्रासे जागो—सम्पूर्ण अनर्थोंकी बीजभूत उस अज्ञाननिद्राका क्षय करो ।

किस प्रकार [क्षय करें?]
श्रेष्ट—उत्कृष्ट आत्मज्ञानी आचायोंके
पास जाकर—उनके समीप पहुँचकर उनके उपदेश किये हुए
सर्वान्तर्यामी आत्माको 'मैं यही हूँ'
ऐसा जानो । उसकी उपेक्षा नहीं

व्यमिति श्रांतरनुकम्पयाह मात्-वत । अतिस्क्ष्मवृद्धिविषयत्वा-ज्ज्ञेयस्य । किमित्र सक्ष्मत्रद्धिः इत्युच्यतेः क्षुरस्य धाराग्रं निश्चिता तीक्ष्णीकृता दुरत्यया दुःखेनात्य-यो यस्याः सा दुरत्यया। यथा सा पद्भचां दुर्गमनीया तथा दुर्ग दुःसंपाद्यमित्येतत् पथः पन्थानं तत्त्वज्ञानलक्षणं मार्ग मेधाविनो वदन्ति । ज्ञेयस्याति-स्रक्ष्मत्वात्तद्विषयस्य ज्ञानमार्गस्य दुःसंपाद्यत्वं वद्नतीत्यभिप्रायः 11 88 11

चाहिये-ऐसा मातृवत् श्रुति कृपापूर्वक कह रही है, क्योंकि वह ज्ञेय पदार्थ अत्यन्त वुद्धिका ही विषय है। सूक्ष्म बुद्धि कैसी होती है ? इसपर कहते हैं-निशित अर्थात् पैनायी हुई छुरेकी धार-अग्रभाग जिस प्रकार दुरत्यय होती है-जिसे कठिनतासे पार किया जा सके उसे दुरत्यय कहते हैं। जिस प्रकार उसपर पैरोंसे चलना अत्यन्त कठिन है उसी प्रकार यह आत्म-ज्ञानका मार्ग वड़ा दुर्गम अर्थात् दुष्प्राप्य है-ऐसा कवि-मेधावी पुरुष कहते हैं। अभिप्राय यह है कि ज्ञेय अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण मनीपिजन उससे सम्बन्धित ज्ञान-मार्गको दुष्प्राप्य वतलाते हैं।। १४॥

तत्कथमतिस्रक्ष्मत्वं ज्ञेयस्य इत्युच्यतेः स्थूला तावदियं मेदिनी शब्दस्पर्शरूपरसगन्धोपचिता सर्वेन्द्रियविषयभूता तथा शरीरम् । तत्रैकैकगुणापकर्षेण गन्धादीनां स्रक्ष्मत्वमहत्त्वविशुद्धत्वनित्यत्वा-

उस ज्ञेयकी अत्यन्त सूक्ता किस प्रकार है ? इसपर कहते हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध—[इन पाँचों विपयों] से बृद्धिको प्राप्त हुई तथा सम्पूर्ण इन्द्रियोंकी विषयभूत यह पृथिवी स्थूल है; ऐसा ही शरीर भी है। उनमें गन्धादि गुणोंमेंसे एक-एकका अपकर्ष—क्षय होनेसे जलसे लेकर

दितारतम्यं दृष्टमबादिषु याव-दाकाशमिति ते गन्धादयः सर्व एव स्थूलंत्वाद्विकाराः शब्दान्ता यत्र न सन्ति किम्र तस्य स्रक्ष्म-त्वादिनिरतिशयत्वं वक्तव्यम् इत्येतद्दर्शयति श्रुतिः— आकाशपर्यन्त चार भूतोंमें स्क्मत्य; महत्त्व, विश्चद्भत्व और नित्यत्व आदिका तारतम्य देखा गया है। किन्तु स्थृट होनेके कारण जहाँ गन्धसे टेकर शब्दपर्यन्त ये सारे विकार नहीं हैं उसके स्क्मत्यादिकी निरतिशयताके विषयमें क्या कहा जाय ? यही वात आगेकी श्रुति दिखटाती है—

निर्विशेष आत्मज्ञानसे अमृतत्वप्राप्ति

अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं

तथारसं नित्यमगन्धवच्च यत् । अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाय्य तन्मृत्युमुखात्प्रमुच्यते ॥१५॥

जो अशन्द, अरपर्श, अरूप, अन्यय, तथा रसहीन, नित्य और गन्धरहित है; जो अनादि, अनन्त, महत्तस्वसे भी पर और ध्रुव (निश्चळ) है उस आत्मतस्वको जानकर पुरुप मृत्युके मुखसे छूट जाता है॥ १५॥

अशन्दमस्पर्शमरूपमन्ययं तथारसं नित्यमगन्धवच यत् एतद्व्याख्यातं ब्रह्माव्ययम्— यद्धि शन्दादिमत्तद्व्येतीदं तु अशन्दादिमत्त्वाद्व्ययं न व्येति न क्षीयते, अत एव च नित्यं यद्धि व्येति तदनित्यमिदं तु न जो अशन्द, अस्पर्श, अरूप, अन्यय तथा अरस, नित्य और अगन्ध्रयक्त है—ऐसी जिसकी न्याख्या की जाती है वह ब्रह्म अविनाशी है, क्योंकि जो पदार्थ शन्दादियुक्त होता है उसीका न्यय होता है; किन्तु यह ब्रह्म तो अशन्दादियुक्त होनेके कारण अन्यय है; इसका न्यय—क्षय नहीं होता, इसील्यिये यह नित्य भी है; क्योंकि जिसका न्यय होता है वह अनित्य है । इसका न्यय नहीं होता

च्येत्यतो नित्यम् । इतश्च नित्यम् अनाद्यविद्यमान आदिः कारणम् अस्य तदिदमनादि । यद्वचादि-मत्तत्कार्यत्यादनित्यं कारणे प्रलीयते यथा पृथिच्यादि । इदं तु सर्वकारणत्यादकार्यमकार्य-त्यान्नित्यं न तस्य कारणमस्ति यसिन्प्रलीयेत ।

तथानन्तम् अविद्यमानोऽन्तः कार्यमस्य तदनन्तम् । यथा कदल्यादेः फलादिकार्योत्पादनेन अपि अनित्यत्वं दृष्टं न च तथाप्यन्तवन्त्वं ब्रह्मणः; अतोऽपि नित्यम् ।

महतो महत्तत्त्वाद्बुद्धचा-ख्यात्परं विलक्षणं नित्यविज्ञप्ति-स्वरूपत्वात्सर्वसाक्षि हि सर्वभृता-त्मत्वाद्ब्रह्म। उक्तं हि "एप सर्वेषु भृतेषु" (क॰ उ॰ १।३।१२) इसिल्ये यह नित्य है। यह अनादि अर्थात् जिसका आदि—कारण विद्यमान नहीं है ऐसा होनेसे भी नित्य है, क्योंकि जो पदार्थ आदिमान् होता है वह कार्यरूप होनेसे अनित्य होता है और अपने कारणमें छीन हो जाता है; जैसे कि पृथिवी आदि। किन्तु यह आत्मा तो सबका कारण होनेसे अकार्य है और अकार्य होनेके कारण नित्य है। इसका कोई कारण नहीं है, जिसमें कि यह छीन हो।

इसी प्रकार यह आत्मा अनन्त भी है। जिसका अन्त अर्थात् कार्य अविद्यमान हो उसे अनन्त कहते हैं। जिस प्रकार फलादि कार्य उत्पन्न करनेसे भी कदली आदि पौधोंकी अनित्यता देखी गयी है उस प्रकार ब्रह्मका अन्तवंच नहीं देखा गया। इसिटिये भी वह नित्य है।

नित्यविज्ञितिखरूप होनेके कारण बुद्धिसंज्ञक महत्तत्त्वसे भी पर अर्थात् विलक्षण है, क्योंिक ब्रह्म सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा होनेके कारण सबका साक्षी है। यह बात उपर्युक्त "एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते" इत्यादि मन्त्रमें कही ही इत्यादि । ध्रुवं च क्र्टम्थं नित्यं न पृथिव्यादिवदापेक्षिकं नित्य-त्वम् । तदेवंभूतं ब्रह्मात्मानं निचाय्यावगम्य तमात्मानं मृत्यु-मुखान्मृत्युगोचरादविद्याकाम-कर्मलक्षणात्प्रमुच्यते विमुच्यते ।

गयी है । इसी प्रकार वह ध्रुव—कूटस्थ नित्य है । उसकी नित्यता पृथिवी आदिके समान आपेक्षिक नहीं है । उस इस प्रकारके ब्रह्म—आत्माको जानकर पुरुष मृत्युमुखसे—अविद्या, काम और कर्मरूप मृत्युके पंजेसे मुक्त—वियुक्त हो जाता है ॥ १५॥

प्रस्तुतिवज्ञानस्तुत्यर्थमाह | अत्र प्रस्तुत विज्ञानकी स्तुतिके श्रुतिः— छिये श्रुति कहती है—

प्रस्तुत विज्ञानकी महिमा

नाचिकेतमुपाख्यानं मृत्युप्रोक्तः सनातनम् । उक्त्वा श्रुत्वा च मेधावी ब्रह्मलोके महीयते ॥ १६॥

निचकेताद्वारा प्राप्त तथा मृत्युके कहे हुए इस सनातन विज्ञानको कह और सुनकर बुद्धिमान् पुरुष ब्रह्मलोकमें महिमान्वित होता है ॥१६॥.

नाचिकेतं निकतसा प्राप्तं नाचिकेतं मृत्युना प्रोक्तं मृत्युना प्रोक्तं मृत्युन प्रोक्तामिदमाख्यानमुपाख्यानं विश्वीत्रयलक्षणं सनातनं चिरन्तनं वैदिकत्वादुक्त्वा ब्राह्मणेभ्यः श्रुत्वाचार्येभ्यो मेधावी ब्रह्मैव लोको ब्रह्मलोकस्तासिन्महीयत आत्मभूत उपास्यो भवतीत्यर्थः ॥ १६॥

निचकेताद्वारा प्राप्त किये तथा मृत्युके कहे हुए इस तीन विश्वर्यो- वाले उपाएयानको, जो वैदिक होनेके कारण सनातन—चिरन्तन है, ब्राह्मणोंसे कहकर तथा आचार्यों- से सुनकर मेधावी पुरुष ब्रह्मलोक-में—ब्रह्म ही लोक है; उसमें महिमान्वित होता है अर्थात् सबका आत्मखरूप होकर उपासनीय होता है ॥ १६॥

य इमं परमं गुह्यं श्रावयेद्वह्मसंसदि। प्रयतः श्राद्धकाले वा तदानन्त्याय कल्पते॥ तदानन्त्याय कल्पत इति॥१७॥

जो पुरुष इस परमगुग्न प्रन्थको पवित्रतापूर्वक ब्राह्मणोंकी समामें अथवा श्राद्धकालमें सुनाता है उसका वह श्राद्ध अनन्त फलवाला होता है, अनन्त फलवाला होता है ॥ १७॥

यः कश्चिदिमं ग्रन्थं परमं प्रकृष्टं गुद्धं गोप्यं श्रावयेद्ग्रन्थ-तोऽर्थतश्च ब्राह्मणानां संसदि ब्रह्मसंसदि प्रयतः शृचिभूत्वा श्राद्धकाले वा श्रावयेद्भुङ्जानानां तच्छ्राद्धमस्यानन्त्यायानन्तफलाय कल्पते संपद्यते । द्विर्वचनम् अध्यायपरिसमाप्त्यर्थम्॥१७॥

जो कोई पुरुष इस परम—
प्रकृष्ट और गुग्र—गोपनीय प्रन्थको
पिन्न होकर ब्राह्मणोंकी सभामें
अथना श्राद्धकालमें—भोजन करनेके
लिये बैठे हुए ब्राह्मणोंके प्रति केवल
पाठमात्र या अर्थ करते हुए सुनाता
है उसका वह श्राद्ध अनन्त फलवाला होता है। यहाँ अध्यायकी
समाप्तिके लिये 'तदानन्त्याय कल्पते'
यह वाक्य दो बार कहा गया है ॥१ ॥।

#### 

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूच्यपादिशाष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये तृतीयवङ्णीभाष्यं समाप्तम्॥ ३॥

इति कठोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः समाप्तः ॥ १॥

≫ೀ∽



# fering areason

## प्रथमा बह्ना

आत्मदर्शनका विघ्न—इन्द्रियोंकी वहिर्मुखता

एप सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा
न प्रकाशते दृश्यते त्वप्रचया
बुद्ध्येत्युक्तम् । कः पुनः प्रतिबन्धोऽप्रचाया बुद्धेर्येन तदभावात्
आत्मा न दृश्यत इति तददर्शनकारणप्रदर्शनार्था वल्ल्यारभ्यते ।
विज्ञाते हि श्रेयःप्रतिबन्धकारणे
तदपनयनाय यत्न आरञ्धुं शक्यते
नान्यथेति—

'सम्पूर्ण भूतोंमें छिपा हुआ वह आत्मा प्रकाशित नहीं होता; वह तो एकाप्र वुद्धिसे ही देखा जाता है' ऐसा पहले (१।३।१२ में) कहा था। अब प्रश्न होता है कि एकाप्र बुद्धिका ऐसा कौन प्रतिवन्ध है जिससे कि उस(एकाप्र बुद्धि) का अभाव होनेपर आत्मा दिखायी नहीं देता १ अतः आत्मदर्शनके प्रतिवन्धका कारण दिखलानेके लिये यह वल्ली आरम्भ की जाती है, क्योंकि श्रेयके प्रति-वन्धका कारणजान लेनेपर हो उसकी निवृत्तिके यहका आरम्भ किया जा सकता है, अन्यथा नहीं—

पराञ्चि खानि व्यतृणत्स्वयंभू-

स्तस्मात्पराङ्पश्यति नान्तरात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यंगात्मानमैक्ष-

दावृत्तचक्षुरमृतत्वमिच्छन् ॥ १ ॥

खयम्भू (परमात्मा) ने इन्द्रियोंको बहिर्मुख करके हिसित कर दिया है। इसीसे जीव बाग्न विषयोंको देखता है, अन्तरात्माको नहीं। जिसने अमरत्वको इच्छा करते हुए अपनी इन्द्रियोंको रोक लिया है ऐसा कोई धीर पुरुष ही प्रत्यगात्माको देख पाता है॥ १॥

पराश्चि परागश्चन्ति गच्छ-न्तीति खानि तदुपलक्षितानि श्रोत्रादोनीद्वियाणि खानीत्युच्य-न्ते । तानि पराञ्च्येव शब्दादि-प्रवर्तन्ते । विपयप्रकाशनाय यसादेवं खाभाविकानि तानि च्यत्णद्विंसितवान्हननं कृतवान् कोऽसो ? खयंभुः इत्यर्थः । परमेथरः खयमेव खतन्त्रो भवति सर्वदा न परतन्त्र इति। तसात्पराङ् पराग्रूपाननात्म-भृताञ्शब्दादीन्पश्यत्युपलभत उपलब्धा, नान्तरात्मन्नान्त-रात्मानमित्यर्थः।

एवंस्त्रभावेऽपि सित होकस्य कश्चित्रद्याः प्रतिस्रोतः प्रवर्तनिमव थीरो धीमान्त्रिवेकी प्रत्यगात्मानं

जो पराक अर्थात् बाहरकी ओर अञ्चन करती-गमन करती हैं उन्हें 'पराञ्चि' ( बाहर जानेवाली ) कहते हैं। 'ख' छिट्रोंको कहते हैं, उनसे उपलक्षित श्रोत्रादि इन्द्रियाँ 'खानि'\* नामसे कही गयी हैं। वे वहिर्मुख होकर ही शब्दादि विपयोंको प्रकाशित करनेके छिये प्रवृत्त हुआ करती हैं। क्योंकि वे ऐसी हैं इसिंखये स्वभावसे ही उन्हें हिसित कर दिया है-उनका हनन कर दिया है। वह हिनन करनेवाला ] कौन है ? स्वयम्भू— परमेश्वर अर्थात् जो स्वतः हो सर्वदा खतन्त्र रहता है-परतन्त्र नहीं रहता । इसिटिये वह उपलब्धा सर्वदा पराक् अर्थात् वहिः खरूप अनात्मभूत शब्दादि विषयोंको ही देखता—उपलब्ध करता 'नान्तरात्मन्' अर्थात् अन्तरात्माको नहीं।

यद्यपि लोकका ऐसा ही खभाव है तो भी कोई धीर—बुद्धिमान्— विवेकी पुरुष ही नदीको उसके प्रवाहके विपरीत दिशामें पेर देनेके समान [इन्द्रियोंको विषयोंकी

नपुं० 'ख' शब्दका प्रथमा-बहुवचन ।

प्रत्यक्चासावात्मा चेति प्रत्यगात्मा । प्रतीच्येवात्मशब्दो रूढो
लोके नान्यस्मिन् । व्युत्पत्तिपक्षेऽपि तत्रैवात्मशब्दो वर्तते ।
"यचाप्नोति यदादत्ते
यचात्ति विषयानिह ।
यचास्य संततो भावस्तस्मादात्मेति कीर्त्यते"
(लिङ्ग०१।७०।९६)
इत्यात्मशब्दव्युत्पत्तिस्मरणात ।

तं प्रत्यगात्मानं स्वं स्वभावमैक्षदपश्यत्पश्यतीत्यर्थः, छन्द्सि
कालानियमात् । कथं पश्यतीत्युच्यते । आद्यत्तचक्षुराद्यत्तं च्याद्यत्तं
चक्षुः श्रोत्रादिकमिन्द्रियजातम्
अशेपविषयाद्यस्य स आद्यत्तचक्षुः।
स एवं संस्कृतः प्रत्यगात्मानं
पश्यति । न हि वाह्यविषया-

ओरसे हटाकर ] उस अपने प्रत्यगात्माको [देखता है]। जो प्रत्यक ( सम्पूर्ण विषयोंको जानने-वाला ) हो और आत्मा भी हो उसे प्रत्यगात्मा कहते हैं । छोकमें आत्मा शब्द 'प्रत्यक' के अर्थमें ही रूट है, और किसो अर्थमें नहीं । व्यत्पत्ति-पक्षमें भी 'आत्मा' शब्दकी प्रवृत्ति उसी (प्रत्यक-अर्थ हो ) में है जैसा कि ''क्योंकि यह सत्रको व्याप्त करता है, ग्रहण करता है और इस लोकमें विषयोंको भोगता है तथा इसका सर्वदा सद्भाव इसिंखेये यह 'आत्मा' कहलाता है" इस प्रकार आत्मा शब्दकी व्यत्पत्तिके सम्बन्धमें स्मृति है।

उस प्रत्यगात्माको अर्थात् अपने स्वरूपको 'ऐक्षत्'—देखा यानी देखता है। वैदिक प्रयोगमें कालका नियम न होनेके कारण यहाँ वर्तमान कालके अर्थमें भूतकालकी क्रिया [ऐक्षत्] का प्रयोग हुआ है। वह किस प्रकार देखता है ? इसपर कहते हैं—'आवृत्तचक्षुः' अर्थात् जिसने अपनी चक्षु और श्रोत्रादिं इन्द्रियसमूहको सम्पूर्ण विषयोंसे व्यावृत्त कर लिया है— लौटा लिया है, वह इस प्रकार संस्कारयुक्त हुआ पुरुष ही उस प्रत्यगात्माको देख पाता है। एक

लोचनपरत्वं प्रत्यगात्मेक्षणं चैकस्य संभवति । किमर्थं पुनिरत्थं महता प्रयासिन स्वभावप्रवृत्तिनिरोधं कृत्वा धीरः प्रत्यगात्मानं पश्यति इत्युच्यतेः अमृतत्वममरण-धर्मत्वं नित्यस्वभावतामिच्छन् आत्मन इत्यर्थः ॥ १ ॥

यत्तावत्स्वाभाविकं परागेव अनात्मदर्शनं तदात्मदर्शनस्य प्रतिवन्धकारणमविद्या तत्प्रति- क्रुलत्वात् । या च पराक्ष्वेवा- विद्योपप्रदर्शितेषु दृष्णा ताभ्यामविद्या- तृष्णाभ्यां प्रतिवद्धात्मदर्शनाः—

ही पुरुषके लिये बाग्च विषयोंकी आलोचनामें तद्यर रहना तथा प्रत्यगात्माका साक्षात्कार करना—ये दोनों वातें सम्भव नहीं हैं। 'अच्छा, तो, इस प्रकार महान् पिश्रमसे [इन्द्रियोंकी] खाभाविक प्रवृत्तिको रोककर धीर पुरुष प्रत्यगात्माको क्यों देखता है ?' ऐसी आशंका होनेपर कहते हैं— 'अमृतत्व—अमरणधर्मत्व अर्थात् आत्माकी नित्यखभावताकी इच्छा करता हुआ [उसे देखता है ]'॥१॥

जो खभावसे ही बाग्र अनात्म-दर्शन है वही आत्मदर्शनके प्रतिबन्धकी कारणरूपा अविद्या है, क्योंकि वह उस (आत्मदर्शन) के प्रतिकृछहै। इसके सिवा अविद्यासे दिखटायी देनेवाले दृष्ट और अदृष्ट बाग्र भोगोंमें जो तृष्णा है उन अविद्या और तृष्णा दोनोंहीसे जिनका आत्मदर्शन प्रतिबद्ध हो रहा है वे—

अविवेकी और विवेकीका अन्तर

पराचः कामाननुयन्ति बाला-स्ते मृत्योर्थन्ति विततस्य पाशम् । अथ धीरा अमृतत्वं विदिखा ध्रुवमध्रुवेष्विह न प्रार्थयन्ते ॥ २ ॥ अल्पन्न पुरुष बाह्य भोगोंके पीछे छगे रहते हैं। वे मृत्युके सर्वत्र फैले हुए पारामें पड़ते हैं। किन्तु विवेकी पुरुष अमरत्वको ध्रुव (निश्चल) जानकर संसारके अनित्य पदार्थों मेंसे किसीकी इच्छा नहीं करते ॥ २॥

पराचो वहिर्गतानेव कामान् काम्यान्विषयान तुयन्ति अनुगच्छन्ति वाला अल्पप्रज्ञास्ते तेन कारणेन मृत्योरिवद्याकामकर्मसमुदायस्य यन्ति गच्छन्ति विततस्य विस्तीर्णस्य सर्वतो व्याप्तस्य पाशं पाञ्यते बध्यते येन तं पाशं देहेन्द्रियादिसंयोगवियोगलक्षणम् । अनयरतजन्ममरणजरारोगाद्यनेकानर्थवातं प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः ।

यत एवमथ तसाद्वीरा विवेकिनः प्रत्यगात्मस्वरूपाव-स्थानलक्षणममृतत्वं ध्रुवं विदित्या, देवाद्यमृतत्वं द्यभुविमदं तु प्रत्य-गात्मस्वरूपावस्थानलक्षणं "न कर्मणा वर्धते नो कनीयान्" ( वृ० उ०४।४।२३) इति ध्रुवम् । तदेवंभूतं क्रुटस्थमवि-चाल्यममृतत्वं विदित्वाध्रुवेषु सर्वपदार्थेष्वनित्येषु निर्धार्य बाल—मन्दमित पुरुष पराक्— बाग्न कामनाओंका—काम्यविषयों-का ही अनुगमन—पीद्या किया करते हैं। इसी कारणसे वे अविद्या काम और कर्मके समुदायरूप मृत्युके वितत—विस्तीर्ण—सर्वत्र व्याप्त पाशमें [पड़ते हैं]। जिससे जीव पाशित होता है—बाँधा जाता है उस देहेन्द्रियादिके संयोग-वियोगरूप पाशमें पड़ते हैं। अर्थात् निरन्तर जन्म-मरण, जरा और रोग आदि बहुतसे अनर्थसमृहको प्राप्त होते हैं।

क्योंकि ऐसी बात है इसिलये धीर—विवेकी पुरुष प्रत्यगात्म-खरूपमें स्थितिरूप अमृतत्वको ध्रुव (निश्चल ) जानकर; देवता आदिका अमृतत्व तो अध्रुव है किन्तु यह प्रत्यगात्मखरूपमें स्थिति-रूप अमृतत्व "यह कमसे न बढ़ता है न घटता है" इस उक्तिके अनुसार ध्रुव है। इस प्रकारके अमृतत्वको कूटस्थ और अविचाल्य जानकर वे ब्राह्मण (ब्रह्मवेत्ता) लोग इस अनर्थप्राय संसारके सम्पूर्ण लोकैपणाभ्यो वेत्यर्थः ॥ २ ॥

ब्राह्मणा इह संसारेऽनथंप्राये न अध्रव-अनित्य पदार्थोंमेंसे किसीकी प्रार्थयन्ते किंचिदपि प्रत्यगातम- इच्छा नहीं करते, क्योंकि वे सब तो दर्शनप्रतिकूलत्वात् । पुत्रवित्त- प्रत्यगात्माके दर्शनके विरोधी ही व्युत्तिष्टन्त्ये- हैं। अर्थात् वे पुत्र, वित्त और लोकीपणासे दूर ही रहते हैं॥ २॥ \*\*\*

यद्विज्ञानान्त्र किंचिदन्यत् प्रार्थयनते ब्राह्मणाः कथं तद्धिगम इत्युच्यते-

ब्राह्मण लोग जिसका ज्ञान हो जानेसे और किसी वस्तुकी इच्छा नहीं करते उस ब्रह्मका बोध किस प्रकार होता है ? इसपर कहते हैं-

आत्मज्ञकी सर्वज्ञता

येन रूपं रसं गन्धं शब्दान्स्पर्शा ५ मेथुनान् । एतेनैव विजानाति किमत्र परिशिष्यते । एतद्वै तत् ॥ ३ ॥

जिस इस आत्माके द्वारा मनुष्य रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और मैथुन जन्य सुखोंको निश्वयपूर्वक जानता है [ उस आत्मासे अविज्ञेय] इस लोकमें और क्या रह जाता है ? [तुझ नचिकेताका पूछा हुआ] वह तत्त्व निश्चय यही है ॥ ३॥

येन विज्ञानस्वभावेनात्मना रूपं रसं गन्धं शब्दान्स्पर्शाश्च मैथुनान्मैथुननिमित्तान्सुखप्रत्य-यान्विजानाति विस्पष्टं जानाति सर्वो लोकः।

नत नैवं प्रसिद्धिलींकस्य आत्मना देहादिविलक्षणेनाहं वि-जानामीति । देहादिसंघातोऽहं विजानामीति त सर्वो लोकोऽव-गच्छति ।

सम्पूर्ण छोक जिस विज्ञान-खरूप आत्माके द्वारा रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और मैथुन-मैथुनजनित सुखोंको स्पष्टत्या जानता है [वही ब्रह्म है]।

शङ्का-परन्तु लोकमें ऐसी कोई प्रसिद्धि नहीं है कि मैं किसी देहादिसे विरुक्षण आत्माद्वारा जानता हूँ। सब लोग यही समझते हैं कि मैं देहादि संघातरूप ही सब कुछ जानता हूँ।

न त्वेवम् । देहादिसंघात-स्यापि शब्दादिस्बरूप-दृग्दृइय-त्वाविशेषाद्विज्ञेयत्वा-विवेचनम् विशेपाच न युक्तं वि-ज्ञातृत्वम्। यदि हि देहादिसंघातो सन्रूपादीन्वि-रूपाद्यात्मकः जानीयाद्वाह्या अपि रूपादयोऽन्यो-न्यं स्वं स्वं रूपं च विजानीयुः । न चैतदस्ति । तसाइहादिलक्ष-णांश्र रूपादीनेतेनैव देहादिव्यति-रिक्तेनैव विज्ञानखभावेनात्मना लोकः विजानाति येन लोहो दहित सोअग्निरिति तद्वत ।

आत्मनोऽविज्ञेयं किमत्रास्मिं छोके परिशिष्यते न किंचित्परि-शिष्यते । सर्वमेव त्यात्मना विज्ञेयम् । यस्यात्मनोऽविज्ञेयं न किंचित्परिशिष्यते स आत्मा सर्वज्ञः । एतद्वै तत् । किं तद्यत् नचिकेतसा पृष्टं देवादिभिरपि

समाधान-ऐसी बात तो नहीं है, क्योंकि देहादि संघात भी समानरूपसे शब्दादिरूप तथा विज्ञेयस्वरूप है; अतः उसे ज्ञाता मानना उचित नहीं है ।यदि देहादि संघात रूप रसादिखरूप होकर भी रूपादिको जान छे तो बाह्य रूपादि भी परस्पर एक-दूसरेको तथा अपने-अपने रूपको जान लेंगे; किन्तु यह बात है नहीं । अतः लोक देहादि-खरूप रूपादिको इस देहादि-व्यतिरिक्त विज्ञानस्वभाव आत्माके द्वारा ही जानता है। जिस प्रकार लोहा जिसके द्वारा जलाता है उसे अग्नि कहते हैं उसी प्रकार जिसके द्वारा लोक देहादि विषयोंको जानता है उसे आत्मा कहते हैं 1

उस आत्मासे जिसका ज्ञान न हो सके ऐसा क्या पदार्थ इस लोकमें रह जाता है, अर्थात् कुछ भी नहीं रहता—सभी कुछ आत्मासे ही जाना जा सकता है । [इस प्रकार] जिस आत्मासे अविज्ञेय कोई भी वस्तु नहीं रहती वह आत्मा सर्वज्ञ है और यही वह है । वह कौन है १ जिसके विषयमें तुझ नचिकेताने प्रश्न किया है, जो देवादिका भी सन्देहास्पद है तथा विचिकित्सितं धर्मादिभ्योऽन्यद् । विष्णोः परमं पदं यसात्परं नास्ति तद्वा एतद्धिगतमित्यर्थः ॥ ३ ॥ इसका भावार्थ है ॥ ३ ॥

जो धर्माधर्मादिसे अन्य विष्णका परम पद है और जिससे श्रेष्ट और कुछ भी नहीं है वहीं यह [ ब्रह्म-पद ] अत्र ज्ञात हुआ है-ऐसा

---

अतिसूक्ष्मत्वाद्दुर्विज्ञेयमिति |

वह ब्रह्म अति सूक्ष होनेके कारण दुर्विज्ञेय है-ऐसा मानकर मत्वैतमेवार्थं पुनः पुनराह - उसी वातको वारम्वार कहते हैं-

आत्मज्ञकी निःशोकता

स्वप्नान्तं जागरितान्तं चोभौ येनानुपश्यति । महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचित ॥ ४ ॥

जिसके द्वारा मनुष्य खप्तमें प्रतीत होनेवाले तथा जाम्रत्में दिखायी देनेवाले—दोनों प्रकारके पदार्थोंको देखता है उस महान् और विभु आत्माको जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ४ ॥

स्वप्तान्तं स्वप्तमध्यं स्वप्नवि-ज्ञेयमित्यर्थः तथा जागरितान्तं जागरितमध्यं जागरितविज्ञेयं चः उभौ खमजागरितान्तौ येन आत्मनानुपञ्यति लोक इति सर्व पूर्ववत्। तं महान्तं विभ्रमात्मानं

खप्तान्त-स्वप्तका मध्य अर्थात् खप्तावस्थामें जानने योग्य तथा जागरितान्त-जाप्रत् अवस्थाका मध्य यानी जाप्रत् अवस्थामें जानने-योग्य-इन दोनों स्वप्त जाप्रत्के अन्तर्गत पदार्थीको लोक जिस आत्माके द्वारा देखता है [वही ब्रह्म है; इस प्रकार] इस वाक्यकी और सब व्याख्या पूर्व मन्त्रके समान करनी चाहिये । उस

मत्वावगम्यात्मभावेन साक्षात् अहमसि परमात्मेति धीरो न शोचिति ॥ ४ ॥

महान् और विभु आत्माको जानकर अर्थात् 'वह परमात्मा मैं ही हूँ' ऐसा आत्मभावसे साक्षात् अनुभव कर धीर—बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ४॥

किं च-

**₩्ट्राश्च्यिः** | तथा— आत्मज्ञकी निर्भयता

य इमं मध्वदं वेद आत्मानं जीवमन्तिकात्। ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते। एतद्वे तत्॥ ५॥

जो पुरुष इस कर्मफलमोक्ता और प्राणादिको धारण करनेवाले आत्माको उसके समीप रहकर भूत, भविष्यत् [और वर्तमान]के शासकरूपसे जानता है वह वैसा विज्ञान हो जानेके अनन्तर उस (आत्मा)की रक्षा करनेकी इच्छा नहीं करता। निश्चय यही वह [आत्मतत्त्व]है ॥५॥

यः कश्चिदिमं मध्यदं कर्मफलभ्रजं जीवं प्राणादिकलापस्य
धारियतारमात्मानं वेद विजानाति
अन्तिकादन्तिके समीप ईशानम्
ईशितारं भृतभव्यस्य कालत्रयस्य ,
ततस्तद्विज्ञानाद्ध्वमात्मानं न
विज्रगुप्सते न गोपायितुम्
इच्छत्यभयप्राप्तत्वात् । यावद्वि
भयमध्यस्थोऽनित्यमात्मानं मन्यते
तावद्गोपायितुमिच्छत्यात्मानम् ।

जो कोई इस मध्यद—कर्मफल-भोक्ता और जीव—प्राणादि कारण-कलापको धारण करनेवाले आत्माको समीपसे भूत-भविष्यत् आदि तीनों कालोंके शासकरूपसे जानता है, वह ऐसा ज्ञान हो जानेके अनन्तर उस आत्माका गोपन—रक्षण नहीं करना चाहता, क्योंकि वह अभयको प्राप्त हो जाता है। जवतक वह भयके मध्यमें क्षित हुआ अपने आत्माको अनित्य समझता है तभी-तक उसकी रक्षा भी करना चाहता

त् विजानाति तदा किं कः कुतो वा गोपायितुमिच्छेत् । एतद्वै तदिति पूर्ववत् ॥ ५॥

नित्यमद्भैतमात्मानं है। जिस समय आत्माको नित्य और अद्भैत जान टेता है उस समय कान किसको कहाँसे सुरक्षित रखनेकी इच्छा करेगा ? निश्चय यही वह आत्मतत्त्व है—इस प्रकार पूर्ववत् समझना चाहिये॥ ५॥

---

प्रत्यगातमेश्वरभावेन यः निर्दिष्टः स सर्वात्मेत्येतद्र्शयति -

जिस प्रत्यगात्माका यहाँ ईश्वर भावसे निर्देश किया गया है वह सनका अन्तरात्मा है-यह वात इस मन्त्रसे दिखलायां जाती है-

त्रह्मज्ञका सार्वातम्यदर्शन

पूर्वं तपसो जातमद्भ्यः पूर्वमजायत.। गुहां प्रविश्य तिष्ठन्तं यो भूतेभिर्व्यपश्यत। एतद्वै तत् ॥६॥

जो मुमुञ्ज पहले तपसे उत्पन्न हुए [.हिरण्यगर्भ ] को, जो कि जल आदि भूतोंसे पहले उत्पन्न हुआ है, भूतोंके सहित बुद्धिरूप गुहामें स्थित हुआ देखता है वही उस ब्रह्मको देखता है। निश्रय यही वह ब्रह्म है।। ६॥

यः कश्चिन्मुमुक्षुः पूर्वे प्रथमं ज्ञानादिलक्षणाद्वसण इत्येतञ्जातमुत्पन्नं हिरण्यगर्भम् ; किमपेक्ष पूर्वमित्याह-अद्भ्यः पूर्वमप्सहितेभ्यः पश्चभूतेभ्यो न केवलाभ्योऽदभ्य इत्यभिप्रायः,

जिस मुमुक्षुने पहले तपसे-ज्ञानादिलक्षण ब्रह्मसे उत्पन्न हुए हिरण्यगर्भको । किसकी अपेक्षा पूर्व उत्पन्न हुए हिरण्यगर्मको ? ऐसा प्रश्न होनेपर कहते हैं-जो जलसे पूर्व अर्थात् जलसहित पाँचों तत्त्वोंसे, न कि केवल जलसे ही, पूर्व उत्पन्न हुआ है उस प्रथमज अजायत उत्पन्नो यस्तं प्रथमजं देवादिशरीराण्युत्पाद्य सर्वप्राणि-गुहां हृदयाकाशं प्रविश्य तिष्ठन्तं शब्दादीनुपलभमानं भूतेभिभूतैः कार्यकरणलक्षणेः सह तिष्ठन्तं यो व्यपश्यत यः पश्यतीत्येतत्। य एवं पश्यति स एतदेव पश्यति यत्तत्पकृतं ब्रह्म।। ६।।

(हिरण्यगर्भ) को देवादि शरीरोंको उत्पन्न कर सम्पूर्ण प्राणियोंकी गृहा—हृदयाकाशमें प्रविष्ट हो कार्य-कारणरूप भूतोंके सहित शब्दादि विषयोंको अनुभव करते जिसने देखा है यानी जो इस प्रकार देखता है [वही वास्तवमें देखता है ]। जो ऐसा अनुभव करता है वही उसे देखता है जो कि यह प्रकृत ब्रह्म है ॥ ६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

किं च-

तथा---

या प्राणेन संभवत्यदितिदेवतामयी। गुहां प्रविश्य तिष्ठन्तीं या भूतेभिर्व्यजायत। एतद्वै तत्।।७॥

जो देवतामयी अदिति प्राणरूपसे प्रकट होती है तथा जो बुद्धिरूप गुहामें प्रविष्ट होकर रहनेवाली और भूतोंके साथ ही उत्पन्न हुई है [ उसे देखों ] निश्चय यही वह तत्त्व है ॥ ७॥

या सर्वदेवतामयी सर्वदेवतातिमका प्राणेन हिरण्यगर्भरूपेण
परसाद्ब्रह्मणः संभवति शब्दादीनामदनाददितिस्तां पूर्ववद्
गुहां प्रविश्य तिष्ठन्तीमदितिम् ।
तामेव विशिनष्टि—या भृतेभिः

जो सर्वदेवतामयी—सर्वदेव-स्वरूपा अदिति प्राण अर्थात् हिरण्यगर्भरूपसे परव्रह्मसे उत्पन्न होती हैं; शब्दादि विषयोंका अदन (भक्षण) करनेके कारण उसे अदिति कहते हैं—बुद्धिरूप गुहामें पूर्ववत् प्रविष्ट होकर स्थित हुई उस अदितिको [देखो]। उस अदिति-की ही विशेषता बतलाते हैं— भूतैः समन्विता व्यजायत उत्पन्ना जो भूतोंके सहित अर्थात् भूतोंसे

इत्येतत् ॥ ७ ॥

समन्वित ही उत्पन्न हुई है। [वही तेरा पूछा हुआ तत्त्व है ] ॥ ७ ॥

\*\*\*\*\*\*\*

अरणिस्थ अग्निमें नहादृष्टि

किं च-

तथा-

अरण्योर्निहितो जातवेदा गर्भ इव सुभृतो गर्भिणीभिः। दिवे दिव ईड्यो जागृवद्भिर्हिविष्मद्भिर्मनुष्येभिरिगनः ॥

एतद्वे तत् ॥ ८॥

गर्भिणी स्त्रियोंद्वारा भली प्रकार पोषित हुए गर्भके समान जो जातवेदा (अग्नि) दोनों अरणियोंके बीचमें स्थित है तथा जो प्रमाद-शून्य एवं होम-सामग्रीयुक्त पुरुषोंद्वारा नित्यप्रति स्तुति किये जाने योग्य है, यही वह ब्रह्म है ॥ ८॥

योऽधियज्ञ उत्तराधरारण्योः निहितः स्थितो जातवेदा अग्निः पुनः सर्वहविषां भोक्ताध्यातमं च योगिभिर्गर्भ इव गर्भिणीभिः अन्तर्वत्नीभिरगहिंतात्रपानभोज-नादिना यथा गर्भः सुभृतः सुष्ठ सम्यग्भतो लोक इवेत्थमेवर्तिन-गिभर्योगिभिश्र सुभृत इत्येतत्। किं च दिवे दिवेऽहन्यहनीड्यः स्तत्यो वन्द्यश्च कर्मिभियोगिभि-श्राध्वरे हृदये च जागृवद्भिः जागरणशीलवद्भिरप्रमत्तैरित्यंतत्

जो अधियज्ञरूपसे ऊपर और नीचेकी अरणियोंमें निहित अर्थात् स्थित हुआ और होम किये हुए सम्पूर्ण पदार्थीका भोक्ता अध्यातमरूप जातवेदा--अग्नि गर्भिणी-अन्तर्वती स्त्रियाँ शुद्ध अपने गर्भकी अन्न-पानादिद्वारा बहुत अच्छी तरह रक्षा करती हैं उसी प्रकार यज्ञ करनेत्राले तथा योगीजन जिसे धारण करते हैं, तथा घृत आदि होमसामग्रीयुक्त, कर्म-परायण एवं जागरणशील-प्रमाद-शून्य याजकों और ध्यान-भावना- हविष्मद्भिराज्यादिमद्भिध्यान-भावनावद्भिश्च मनुष्येभिर्मनुष्यैः अग्निः। एतद्दै तत्तदेव प्रकृतं ब्रह्म ८

युक्त योगियोंद्वारा जो [क्रमशः] यज्ञ और हृदयदेशमें स्तुति किये जाने योग्य है, ऐसा जो अग्नि है वही निश्चय यह प्रकृत ब्रह्म है॥८॥

प्राणमें बह्महाष्टि

**किं च**- तथा---

यतश्रोदेति सूर्योऽस्तं यत्र च गच्छति।

तं देवाः सर्वे अर्पितास्तदु नात्येति कश्चन । एतद्वे तत् ॥६॥ जहाँसे सूर्य उदित होता है और जहाँ वह अस्त हो जाता है उस प्राणात्मामें [अन्नादि और वागादिक] सम्पूर्ण देवता अर्पित

हैं। उसका कोई भी उल्लाहन नहीं कर सकता। यही वह ब्रह्म है।।९।।

यतश्र यसात्प्राणादुदेति
उत्तिष्ठति स्र्योऽस्तं निम्लोचनं
यत्र यसिन्नेव च प्राणेऽहन्यहिन
गच्छति तं प्राणमात्मानं देवा
अग्न्याद्योऽधिदैवं वागाद्यश्र
अध्यात्मं सर्वे विश्वेऽरा इव रथनामावर्षिताः संप्रवेशिताः स्थितिकाले सोऽपि ब्रह्मैव। तदेतत्
सर्वात्मकं ब्रह्म । तदु नात्येति
नातीत्य तदात्मकतां तदन्यत्वं
गच्छति कश्चन कश्चिदपि।
एतद्वै तत्।। ९।।

जिससे-जिस प्राणसे नित्य-प्रति सूर्य उदित होता है और जिस प्राणमें ही वह नित्य-प्रति अस्त भावको प्राप्त होता है उस प्राणात्मामें स्थितिके समय अग्नि आदि अधिदैव और वागादि अध्यातम सभी देवता इस प्रकार अर्पित हैं-प्रविष्ट किये गये हैं जैसे रथकी नाभिमें समस्त अरे; [प्राण] भी ब्रह्म ही है। वही यह सर्वात्मक ब्रह्म है। उसका अति-क्रमण कोई भी नहीं करता अर्थात् उस ब्रह्मके तादात्म्य भावको पार करके कोई भी उससे अन्यत्वको प्राप्त नहीं होता। यही वह (ब्रह्म) है ॥ ९॥

\*\*\*

यद्ब्रह्मादिस्थावरान्तेषु वर्तमानं तत्तदुपाधित्वादब्रह्मवदवभासमानं संसार्थन्यत्परसाद्
ब्रह्मण इति मा भूत्कस्थचिदाशङ्का
इतीदमाह—

जो ब्रह्मासे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंमें वर्तमान है और भिन्न-भिन्न उपाधियोंके कारण अब्रह्मवत् भासित होता है वह संसारी जीव परब्रह्मसे भिन्न है—ऐसी किसीको शङ्का न हो जाय, इसल्यिय यमराज इस प्रकार कहते हैं—

भेददृष्टिकी निन्दा

यदेवेह तद्मुत्र यद्मुत्र तद्निवह । मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पत्रयति ॥ १०॥

जो तत्त्व इस (देहेन्द्रियसंघात) में भासता है वही अन्यत्र (देहादिसे परे) भी है और जो अन्यत्र है वही इसमें है। जो मनुष्य इस तत्त्वमें नानात्व देखता है वह मृत्युसे मृत्युको [अर्थात् जन्म-मरणको] प्राप्त होता है ॥ १०॥

यदेवेह कार्यकरणोपाधि-समिन्वतं संसारधर्मवद्वभास-मानमिववेकिनां तदेव स्वात्म-स्थममुत्र नित्यविज्ञानघनस्व-भावं सर्वसंसारधर्मवर्जितं ब्रह्म । यच्चामुत्रामुष्मिन्नात्मिन स्थितं तदेवेह नामरूपकार्यकरणोपाधिम् अजुविभाव्यमानं नान्यत्।

जो इस लोकमें कार्य-करण (देहेन्द्रिय) रूप उपाधिसे युक्त होकर अविवेकियोंको संसारधर्मयुक्त भास रहा है खखरूपमें स्थित वहीं ब्रह्म अन्यत्र (इन देहादिसे परे) नित्य विज्ञानधनखरूप और सम्पूर्ण संसारधर्मोंसे रहित है। तथा जो अमुत्र—उस आत्मामें अर्थात् परमात्मभावमें स्थित है वहीं इस लोकमें नाम-रूप एवं कार्य-करणरूप उपाधिके अनुरूप भासनेवाला आत्मतत्त्व है; और कोई नहीं। तत्रैवं सत्युपाधिस्वभावभेददृष्टिलक्षणयाविद्यया मोहितः
सन् य इह ब्रह्मण्यनानाभृते परसादन्योऽहं मत्तोऽन्यत्परं ब्रह्मोति
नानेव भिन्नमित्र पञ्यत्युपलभते
स मृत्योर्मरणान्मरणं मृत्युं पुनः
पुनर्जन्ममरणभावमामोति प्रतिपद्यते । तसात्तथा न पश्येत् ।
विज्ञानैकरसं नैरन्तर्येणाकाशवत्
परिपूर्णं ब्रह्मैवाहमसीति पश्येत्
इति वाक्यार्थः ॥ १०॥

ऐसा होनेपर भी जो पुरुष
उपाधिके स्वभाव और भेददृष्टिरूप
अविद्यासे मोहित होकर इस
अभिन्नभूत—एकरूप ब्रह्ममें 'मैं
परमात्मासे भिन्न हूँ और परमात्मा
मुझसे भिन्न हैं'—इस प्रकार
भिन्नवत् देखता है वह मृत्युसे
मृत्युको अर्थात् बारम्बार जन्ममरणभावको प्राप्त होता है। अतः
ऐसी दृष्टि नहीं करनी चाहिये।
बल्कि 'मैं निर्बाधरूपसे आकाशके
समान परिपूर्ण और विज्ञानैकरसस्वरूप ब्रह्म ही हूँ' इस प्रकार देखे।
यही इस वाक्यका अर्थ है।। १०॥

प्रागेकत्विज्ञानादाचार्यागम-संस्कृतेन एकत्व-ज्ञान होनेसे पहले आचार्य और शास्त्रसे संस्कारयुक्त हुए

मनसैवेदमाप्तव्यं नेह नानास्ति किंचन । मृत्योः स मृत्युं गच्छति य इह नानेव पश्यति ॥ ११॥

मनसे ही यह तत्त्व प्राप्त करने योग्य है। इस ब्रह्मतत्त्वमें नाना कुछ भी नहीं है। जो पुरुष इसमें नानात्व-सा देखता है वह मृत्युसे मृत्युको जाता है॥ ११॥

मनसेदं ब्रह्मैकरसमाप्तव्यम् मनके द्वारा ही यह एकरस आत्मैव नान्यदस्तीति । आप्ते ब्रह्म 'सब कुछ आत्मा ही है, और च नानात्त्रप्रत्युपस्थापिकाया अविद्याया निवृत्तत्वादिह त्रक्षणि नाना नास्ति किंचनाणुमात्रम् अपि । यस्तु पुनरविद्या-तिमिरदृष्टिं न मुश्चिति नानेव पश्यति स मृत्योर्मृत्युं गच्छत्येव खल्पमपि भेदमध्यारोपयन् इत्यर्थः ॥११॥

कुछ नहीं है' इस प्रकार प्राप्त करने योग्य है। इस प्रकार उसकी प्राप्ति हो जानेपर नानात्वको स्थापित करनेवाली अविद्याके निवृत्त हो जानेसे इस ब्रह्मतत्त्वमें किञ्चित्--अणुमात्र भी नानात्व नहीं रहता। किन्तु जो पुरुष अविद्यारूप तिमिररोगप्रस्त दृष्टिको नहीं त्यागता यल्कि नानात्व ही देखता है वह इस प्रकार थोड़ा-सा भी भेद आरोपित करनेसे मृत्युसे मृत्युको [अर्थात् जन्म-मरणको ] प्राप्त होता ही है ॥ ११॥

हृदयपुण्डरीकस्थ त्रहा

पुनरिप तदेव प्रकृतं त्रसाह | फिर भी उस प्रकृत ब्रह्मका ही वर्णन करते हैं—

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो मध्य आत्मनि तिष्ठति । ईशानो भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते । एतद्वै तत् ॥ १२॥

जो अङ्गुष्टपरिमाण पुरुष शरीरके मध्यमें स्थित है, उसे भूत, भविष्यत् [और वर्तमान ] का शासक जानकर वह उस (आत्माके ज्ञान ) के कारण अपने शरीरकी रक्षा करना नहीं चाहता; निश्रय यही वह ( ब्रह्मतत्त्व ) है ॥ १२ ॥

तच्छिद्रवर्त्यन्तः करणोपाधिः

अङ्गुष्टमात्रोऽङ्गुष्टपरिमाणः । । अङ्गुष्टमात्र यानी अङ्गुष्टपरिमाणः अङ्गुष्टपरिमाणं हृदयपुण्डरीकं हृदयकमळ अङ्गुष्टके समान परिमाणवाळा है; उसके हिद्रमें रहनेवाला जो अन्तःकरणोपाधिक

अङ्गुष्ठमात्रोऽङ्गुष्ठमात्रवंशपर्वमध्य-वर्त्यम्बरवत् पुरुषः पूर्णमनेन सर्वमिति मध्य आत्मिन शरीरे तिष्ठति यस्तमात्मानम् ईशानं भूतभव्यस्य विदित्वा न तत इत्यादि पूर्ववत् ॥१२॥

अंगुष्टमात्र—अँगुठेके वरावर परिमाणवाले वाँसके पर्वमें स्थित आकाशके समान अङ्ग्रुपात्र परिमाणवाला पुरुष शारीरके मध्यमें स्थित है—उससे सारा शरीर पूर्ण है, इसलिये वह पुरुष है—उस भूत-भविष्यत् कालके शासक आत्माको जानकर [ज्ञानी पुरुष अपनेको सुरक्षित रखनेकी इच्छा नहीं करता ] इत्यादि शेष पदको पूर्ववत् व्याख्या करनी चाहिये ॥ १२ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

किं च-

तथा----

अङ्गष्टमात्रः पुरुषो ज्योतिरिवाधूमकः । ईशानो भूतभव्यस्य स एवाच स उ श्वः। एतद्वै तत्॥१३॥

यह अङ्गुष्ठमात्र पुरुष धूमरहित ज्योतिके समान है। यह भूत-भिवष्यत्का शासक है। यही आज (वर्तमान कालमें) है और यही कल ( भविष्यमें ) भी रहेगा। और निश्चय यही वह ( ब्रह्मतत्त्व ) है॥१३॥

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो ज्योति-रिवाधूमकोऽधूमकमिति युक्तं

वह अङ्गुष्टमात्र पुरुष धूमरहित ज्योतिके समान है। मूल मन्त्रमें जो 'अधूमकः' पद है वह [ नपुंसक-लिङ्ग ] 'ज्योतिः' शब्दका विशेषण ज्योतिष्परत्वात् । यस्त्वेवं लिक्षतो होनेके कारण 'अधूमकम्' ऐसा होना चाहिये। जो योगियोंको योगिभिहृद्य ईशानो भूतभन्यस्य इस प्रकार हृदयमें लक्षित होता है वह भूत और भविष्यत्का शास्ता कूटस्योऽद्येदानीं नित्य कूटस्थ आज—इस समय

प्राणिषु वर्तमानः स उ श्वोऽपि वर्तिष्यते नान्यस्तत्समोऽन्यश्र जनिष्यत इत्यर्थः । अनेन नाय-मस्तीति चैक इत्ययं पक्षो न्यायतोऽप्राप्तोऽपि स्ववचनेन श्रृत्या प्रत्युक्तस्तथा क्षण-भङ्गवादश्र ॥ १३॥

प्राणियोंमें वर्तमान है और वही कल भी रहेगा, अर्थात् उसके समान कोई और पुरुष उत्पन्न नहीं होगा। इससे 'कोई कहते हैं कि यह नहीं है' ऐसा [१।१।२० मन्त्रमें कहा हुआ ] जो पक्ष है वह यद्यपि न्यायतः प्राप्त नहीं होता तथापि उसका और बौद्धोंके क्षणभङ्गवादका खण्डन भी श्रुतिने खवचनसे कर दिया है ॥ १३॥

---

भेदापवाद

ब्रह्मण आह-

पुनरिप भेददर्शनापवादं | व्रह्ममें जो भेददृष्टि की जाती ए आह – है उसका अपवाद श्रुति फिर भी कहती है—

यथोदकं दुर्गे वृष्टं पर्वतेषु विधावति । धर्मान्पृथक्परयंस्तानेवानुविधावति ॥ १४॥ एवं

जिस प्रकार ऊँचे स्थानमें वरसा हुआ जल पर्वतोंमें ( पर्वतीय निम्न देशोंमें ) बह जाता है उसी प्रकार आत्माओंको पृथक्-पृथक् देखकर जीव उन्हींको (भिन्नात्मत्वको ही) प्राप्त होता है।। १४॥

यथोदकं दुर्गे दुर्गमे देश | वत्सु निम्नप्रदेशेषु त्रिधावति विकीण सद्विनश्यति एवं धर्मान् धर्मां अर्थात् आत्माओंको पृथक्—

जिस प्रकार दुर्ग-दुर्गम स्थान उच्छिते वृष्टं सिक्तं पर्वतेषु पर्वत- अर्थात् ऊँचाईपर बरसा हुआ जल पर्वतों — पर्वतीय निम्न प्रदेशोंमें फैलकर नष्ट हो जाता है उसी प्रकार आत्मनो भिन्नानपृथअपश्यनपृथक् प्रत्येक शरीरमें भिन्न-भिन्न देखने-

एव प्रतिशरीरं पश्यंस्तानेव शरीरभेदानुवर्तिनोऽनुविधावति। शरीरभेद्मेव पृथक्पुनः पुनः प्रतिपद्यत इत्यर्थः ॥ १४ ॥

वाला मनुष्य उन्हीं-शरीरभेदका अनुसरण करनेवालोंकी ओर ही जाता है, अर्थात् बारम्बार भिन्न-भिन्न शरीरभेदको ही प्राप्त होता है॥ १४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

यस पुनर्विद्यावतो विध्वस्तो-। जो विद्यावान् है, जिसकी पाधिकृतभेदद्र्भनस्य विशुद्धवि- है और जो एकमात्र विशुद्धविज्ञान-ज्ञानघनैकरसमद्वयमात्मानं पश्यतो घनैकरस अद्वितीय आत्माको विजानतो मुनेमननशीलस्य आत्म ही देखनेवाला है उस विज्ञानी मुनि—मननशीलका आत्मा कैसा स्वरूपं कथं सम्भवतीत्युच्यते होता है ? यह वतलाया जाता है--

अभेददर्शनकी कर्तव्यता

यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति । एवं मुनेविंजानत आत्मा भवति गौतम ॥ १५॥

जिस प्रकार शुद्ध जलमें डाला हुआ शुद्ध जल वैसा ही हो जाता है उसी प्रकार, हे गौतम ! विज्ञानी मुनिका आत्मा भी हो जाता है ॥१५॥

यथोदकं शुद्धे प्रसन्ने शुद्धं | जिस प्रकार शुद्ध-सन्छ प्रसन्नमासिक्तं प्रक्षिप्तमेकरसमेव

जलमें आसिक्त—प्रक्षिप्त (डाला हुआ ) शुद्ध--खच्छ जल उसके नान्यथा ताद्दगेव भवत्यात्मा- है— उससे विपरीत अवस्थामें नहीं प्येवमेव भवत्येकत्वं विजानतो रहता उसी प्रकार हे गौतम ! एकत्वको जाननेवाले मुनि-भुनेर्मननशीलस्य हे गौतम । मननशील पुरुषका आत्मा भी वैसा

तसात्कुतार्किकभेद दृष्टिं नास्तिक-कुदृष्टिं चोज्झित्वा मातृपितृसहस्रे-भ्योऽपि हितैपिणा वेदेनोपदिष्टम् आत्मैकत्वदर्शनं शान्तदपेः आदरणीयमित्यर्थः ॥ १५॥

ही हो जाता है। अतः तात्पर्य यह है
कि सभीको कुतार्किककी भेददृष्टि और
नास्तिककी कुदृष्टिका परित्याग कर
सहस्रों माता-पिताओंसे भी अधिक
हितैषी वेदके उपदेश किये हुए
आत्मेकत्वदर्शनका ही अभिमानरहित
होकर आदर करना चाहिये।।१५॥

work the same

इति श्रीमत्परमहंसपिरिवाजका चार्यगोविन्दभगवत्प् ज्यपादिशिष्य-श्रीमदा चार्यश्रीशंकरभगवतः कृतौ कठोपिनिपद्भाष्ये द्वितीयाध्याये प्रथमवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥१॥ (४)



# हितिया बर्ह्डी



प्रकारान्तरसे बह्यानुसन्धान

ज्ञेयत्वाद्ब्रह्मणः।

पुनरपि प्रकारान्तरेण ब्रह्म- | ब्रह्म अत्यन्त दुर्विज्ञेय है; अतः तत्त्वनिर्घारणार्थोऽयमारम्भो दुर्वि- विश्वय करनेके छिये यह आगेका प्रन्य आरम्भ किया जाता है---

पुरमेकादशद्वारमजस्यावऋचेतसः अनुष्ठाय न शोचित विमुक्तश्च विमुच्यते। एतद्वै तत्॥शा

उस नित्यविज्ञानस्ररूप अजन्मा [ आत्मा ] का पुर ग्यारह दर-वाजोंवाला है । उस [आत्मा ] का ध्यान करनेपर मनुष्य शोक नहीं करता, और वह [ इस शरीरके रहते हुए ही कर्मबन्धनसे ] मुक्त हुआ ही मुक्त हो जाता है। निश्चय यही वह [ ब्रह्म ] है।। १।।

पुरं पुरमिव पुरम्। द्वार-पालाधिष्ठात्राद्यनेक-महापुरत्वम् पुरोपकरणसम्पत्ति-दर्शनाच्छरीरं पुरम् । पुरं च सोपकरणं स्वात्मनासंहत-स्वतन्त्रस्वाम्यर्थं दृष्टम् ; तथेदं पुरसामान्याद्नेकोपकरणसंहतं

[यह शरीररूप] पुर पुरके समान होनेसे पुर कहलाता है। द्वारपाल और अधिष्ठाता (हाकिम) आदि अनेकों पुरसम्बन्धी सामग्री दिखायी देनेके कारण शरीर पुर है। और जिस प्रकार सम्पूर्ण सामग्रीके सहित प्रत्येक पुर अपनेसे असंहत (बिना मिले हुए) खतन्त्र खामीके [उपभोगके] लिये देखा जाता है उसी प्रकार पुरसे सदशता होनेके कारण यह अनेक सामग्री-

श्वरीरं स्वात्मनासंहतराजस्था-नीयस्वाम्यर्थं भवितुमर्हति ।

तचेदं शरीराख्यं पुरमेका-दशद्वारमेकादश द्वाराण्यस्य सप्त शीर्पण्यानि नाभ्या सहावीश्चि त्रीणि शिरस्येकं तैरेकादशद्वारं पुरम्। जन्मादित्रिक्रिया-कस्याजस्य रहितस्यात्मनो राजस्यानीयस्य पुरधर्मविलक्षणस्य । अवक्रचेतसः अवक्रमक्रिटलमादित्यप्रकाश-वित्रत्यमेवावस्थितमेकरूपं चेतो विज्ञानमस्येत्यवक्रचेतास्तस्यावक्र-चेतसो राजस्थानीयस्य ब्रह्मणः ।

यस्येदं पुरं तं परमेश्वरं स्वात्मानुभवेन पुरस्वामिनमनुष्ठाय शोकादि- ध्यात्वा—ध्यानं हि। तस्यानुष्ठानं सम्य- विज्ञानपूर्वकम्—तं सर्वेषणा- विनिर्भुक्तः सन्समं सर्वभृतस्थं

सम्पन्न शरीर भी अपनेसे पृथक् राजस्थानीय अपने स्वामी [आत्मा] के लिये होना चाहिये।

यह शरीर नामक पुर ग्यारह दरवाजोंवाला है। दो आँख, दो कान, दो नासारन्ध्र और एक मुख इस प्रकार] सात मस्तकसम्बन्धी, नाभिके सहित शिक्ष और गुदा मिलाकर ] तीन निम्नदेशीय तथा ब्रिह्मरन्ध्ररूप । एक शिरमें रहने-वाला-इस प्रकार इन सभी द्वारोंसे [युक्त होनेके कारण] यह पुर एकादश द्वारवाला है। वह पुर किसका है ? [इसपर कहते हैं--] अजका, अर्थात् पुरके धर्मोंसे विलक्षण जन्मादि विकाररहित राज-स्थानीय आत्माका । इसके सिवा जो अवक्रचित्त है-जिसका चित्त-विज्ञान अवक्र-अकुटिल अर्थात् सूर्यके समान नित्यस्थित और एक-रूप है उस अवक्रचेता राजस्थानीय ब्रह्मका [यह पुर है]।

जिसका यह पुर है उस पुरस्वामी
परमेश्वरका अनुष्ठान—ध्यान करके,
क्योंकि सम्यग्विज्ञानपूर्वक ध्यान ही
उसका अनुष्ठान है; अतः सम्पूर्ण
एषणाओंसे मुक्त होकर उस सम—
सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित ब्रह्मका ध्यान

ध्यात्वा न शोचति । तद्विज्ञानात् । अभयप्राप्तेः शोकावसराभावात् कुतो भयेक्षा । इहैवाविद्याकृत-कामकर्मवन्धनैविंग्रुक्तो भवति । शरीरं न गृह्णातीत्यर्थः ॥ १ ॥

कर पुरुष शोक नहीं करता। ब्रह्मके विज्ञानसे अभय-प्राप्ति होती है; अतः शोकका अवसर न रहनेके कारण भयदर्शन भी कहाँ हो सकता है ? अतः वह इस लोकमें ही अविद्याकृत काम और कर्मके वन्धनोंसे मुक्त हो जाता है। इस विमुक्तथ सन्विमुच्यते पुनः प्रकार वह मुक्त (जीवनमुक्त) हुआ ही मुक्त (विदेहमुक्त) होता है; अर्थात् पुनः शरीर प्रहण नहीं करता ॥१॥

स तु नैकशरीरपुरवर्येवात्मा | परन्तु वह आत्मा तो केवल एक

ही शरीररूप पुरमें रहनेवाला नहीं किं तिह सर्वपुरवर्ती । कथम् है, बल्कि सभी पुरोंमें रहता है। किस प्रकार रहता है ? [सो कहते हैं—]

ह भाः शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसद्योता वेदिषद्तिथि-र्दुरोणसत् । नृषद्वरसद्दतसद्व्योमसद्ब्जा गोजा ऋतजा अद्रिजा ऋतं बृहत् ॥ २ ॥

वह गमन करनेवाला है, आकाशमें चलनेवाला सूर्य है, अन्तरिक्षमें विचरनेवाला सर्वन्यापक वायु है, वेदी (पृथिवी ) में स्थित होता ( अग्नि ) है, क्ळशमें स्थित सोम है। इसी प्रकार वह मनुष्योंमें गमन करनेवाला, देवताओंमें जानेवाला, सत्य या यज्ञमें गमन करनेवाला, आकाशमें जानेवाला, जल पृथिवी यज्ञ और पर्वतोंसे उत्पन्न होनेवाला तथा सत्यस्वरूप और महान् है ॥ २ ॥

हंसो हन्ति गच्छतीति । ज्ञात्मनः सर्व-पुरान्तर्वितित्वम् दित्यात्मना सीद्ति इति । वसुर्वासयति

सर्वानिति । वाय्वात्मनान्तिरिक्षे सीद्तीत्यन्तिरिक्षसत् । होतान्निः "अग्निवंहोता" इति श्रुतेः। वेद्यां पृथिच्यां सीद्तीति वेदिपद् । "इयं वेदिः परोऽन्तः पृथिच्याः" (ऋ० सं० २।३।२०) इत्यादि-मन्त्रवर्णात् । अतिथिः सोमः सन्दुरोणे कलशे सीद्ति इति दुरोणसत्। ब्राह्मणः अतिथिरूपेण वा दुरोणेषु गृहेषु सीद्तीति । नृषत्रपु मनुष्येषु सीद्तीति ।

नृपत् । वरसद् वरेषु देवेषु सीदतीति ऋतसदतं सत्यं यज्ञो वा तस्मिन्सीदतीति । व्योमसद् व्योम्न्याकाशे सीदतीति व्योम्स्त् । अव्जा अप्सु शङ्खशुक्ति-मकरादिरूपेण जायत इति ।

वह गमन करता है इसिटिये 'हंस' है, शुचि—आकाशमें सुर्य-रूपसे चलता है इसलिये 'शुचिपत्' है, सबको ब्याप्त करता है इसिटिये 'वसु' है, वायुरूपसे आकारामें चटता है इसिटिये 'अन्तरिक्षसत्' है, "अग्नि ही होता है" इस श्रुतिके अनुसार 'होता' अग्निको कहते हैं, वेदी-पृथिवीमें गमन करता है अतः 'वेदिपद' है, जैसा कि "यह वेदी पृथिवी (यज्ञभूमि) का उत्कृष्ट मध्यभाग है" इत्यादि मन्त्रवर्णसे प्रमाणित होता है। यह अतिथि-सोम होकर दुरोण—कलशमें स्थित होता है इसिटये 'दुरोणसत्' हैं। अथवा ब्राह्मण अतिथिरूपसे दूरोण-चरोंमें रहता है इसिटिये वहीं 'अतिथिः दुरोणसत्' है ।

यह मनुष्योंमें जाता है इसिट्ये 'नृपत्' है, वर—देवताओंमें जाता है इसिट्ये 'वरसत्' है, ऋत—स्य अथवा यज्ञको कहते हैं उसमें गमन करता है इसिट्ये 'ऋतसत्' है, व्योम—आकाशमें चटता है इसिट्ये 'व्योमसत्' है। अप्—जटमें शंख, सीपी और मकर आदि रूपोंसे उत्पन्न होता है इसिट्ये

गोजा गवि पृथिन्यां त्रीहियवादि-रूपेण जायत इति । ऋतजा यज्ञाङ्गरूपेण जायत इति । अद्रिजाः पर्वतेभ्यो नद्यादिरूपेण जायत इति ।

सर्वातमापि सन्नृतमिवतथ-स्वभाव एव । बृहन्महान्सर्व-कारणत्वात्। यदाप्यादित्य एव मन्त्रेणोच्यते तदाप्यस्थात्मस्य-रूपत्यमादित्यस्येत्यङ्गीकृतत्वाद् व्राह्मणच्याख्यानेऽप्यविरोधः । सर्वव्याप्येक एवात्मा जगतो नात्मभेद इति मन्त्रार्थः ॥२॥ 'अब्जा' है । गो—पृथिवीमें ब्रीहि—यवादिरूपसे उत्पन्न होता है इसिटिये 'गोजा' है । ऋत—यज्ञाङ्गरूपसे उत्पन्न होता है इसिटिये 'ऋतजा' है । नदी आदिरूपसे अदि—पर्वतोंसे उत्पन्न होता है इसिटिये 'अदिजा' है ।

इस प्रकार सर्वात्मा होकर भी वह ऋत—अवितथस्वभाव ही है तथा सबका कारण होनेसे बृहत्— महान् है । [असो वा आदित्यो हंसः उत्यादि ब्राह्मणमन्त्रके अनुसार] यदि इस मन्त्रसे आदित्य-का ही वर्णन किया गया हो तो भी 'आदित्य [इस चराचरके] आत्म-स्वरूप हैं', ऐसा अङ्गोकृत होनेके कारण इसका उस ब्राह्मणप्रनथकी व्याख्यासे भी अविरोध ही है । अतः इस मन्त्रका तात्पर्य यही है कि जगत्का एक ही सर्वव्यापक आत्मा है, आत्माओंमें मेद नहीं है ॥ २॥

आत्मनः स्वरूपाधिगमे लिङ्ग-मुच्यते—

अत्र आत्माका खरूपज्ञान करानेमें लिङ्ग वतलाते हैं—

१. सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुपश्च ( ऋ० सं० १ । ८ । ७) ।

## ऊर्ध्वं प्राणमुन्नयत्यपानं प्रत्यगस्यति । मध्ये वामनमासीनं विश्वे देवा उपासते ॥ ३ ॥

जो प्राणको ऊपरकी ओर छे जाता है और अपानको नीचेकी ओर ढकेछता है, हृदयके मध्यमें रहनेवाछे उस वामन—भजनीयकी सब देव उपासना करते हैं ॥ ३॥

ऊर्ध्वं हृद्यात्प्राणं प्राणवृत्ति वायुमुन्नयत्यूध्वं गम-आत्मन: प्राणापानयोः यति । तथापानं प्रत्य-अधिष्ठातृत्वम् गधोऽस्यति क्षिपति य इति वाक्यशेपः । तं मध्ये हृदय-पुण्डरीकाकाश आसीनं बुद्धावभि-व्यक्तविज्ञानप्रकाशनं वामनं सं-भजनीयं सर्वे विश्वे देवाश्रक्षुरादयः प्राणा रूपादिविज्ञानं बलिम्रपा-हरन्तो विश इव राजानमुपासते तादर्थ्येनानुपरतव्यापारा भवन्ति इत्यर्थः । यदर्था यत्प्रयुक्ताश्च सर्वे वायुकरणव्यापाराः सोऽन्यः

जो हृदयदेशसे प्राण-प्राण-वृत्तिरूप वायुको ऊर्ध्व--ऊपरकी ओर ले जाता है तथा अपानको प्रत्यक्—नीचेकी ओर ढकेलता है। इस वाक्यमें 'यः (जो)' यह पद शेष रह गया है, हृदय-कमलाकाशके भीतर रहनेवाले उस वामन अर्थात् भजनीयकी, जिसका विज्ञानरूप प्रकाश बुद्धिमें अमिन्यक्त होता है, चक्ष आदि सभी देव-इन्द्रियाँ और प्राण रूप-रसादि विज्ञानरूप कर देते हुए इस प्रकार उपासना करते हैं जैसे वैश्यलोग राजाकी अर्थात् वे चक्ष आदि उसके ही लिये अपना न्यापार बन्द नहीं करते। अतः जिसके लिये और जिसकी प्रेरणासे प्राण और इन्द्रियोंके समस्त व्यापार होते हैं वह उनसे अन्य है-ऐसा सिद्ध हुआ। यही इस वाक्यका अर्थ है ॥ ३॥ \*\*\*\*\*\*\*\*\*

सिद्ध इति वाक्यार्थः ॥ ३ ॥

### देहस्थ आत्मा ही जीवन है

किं च

तथा

अस्य विस्नंसमानस्य शरीरस्थस्य देहिनः । देहाद्विमुच्यमानस्य किमत्र परिशिष्यते । एतद्वै तत् ॥ ४॥

इस शरीरस्थ देहींके भ्रष्ट हो जानेपर—इस देहसे मुक्त हो जानेपर भटा इस शरीरमें क्या रह जाता है ? [अर्थात् कुछ भी नहीं रहता ] यहीं वह [ब्रह्म ] है ॥ ४॥

अस्य शरीरस्थस्यात्मनो वि-स्रंसमानस्यावसंसमानस्य भ्रंश-मानस्यदेहिनोदेहवतः; विस्नंसन-शब्दार्थमाह—देहाद्विग्रुच्यमान-स्येति किमत्र परिशिष्यते प्राणादिकलापे न किश्चन परि-शिष्यतेऽत्र देहे पुरस्त्रामिविद्रवण इव पुरवासिनां यस्यात्मनोऽपगमे क्षणमात्रात्कार्यकरणकलापरूपं सर्वमिदं हतवलं विध्वस्तं भवति विनष्टं भवति सोऽन्यः सिद्धः॥४॥

इस शरीरस्थ देही-देहवान् आत्माके विसंसमान-अवसंसमान अर्थात भ्रष्ट हो जानेपर प्राणादि समुदायमेंसे भला क्या रह जाता है ? अर्थात् कुछ भी नहीं रहता । 'देहाद्विमुच्यमानस्य' ऐसा कहकर विसंसन शब्दका अर्थ वतलाया गया है। नगरके खामीके चले जानेपर जैसे पुरवासियोंकी दुर्दशा होती है उसी प्रकार इस शरीरमें, जिस आत्माके चले जाने-पर, एक क्षणमें ही यह भूत और इन्द्रियोंका समुदायरूप सवका सव वलहीन-विध्वस्त अर्थात् नष्ट हो जाता है वह इससे भिन्न ही सिद्ध होता है ॥ ४ ॥

स्थान्मतं प्राणापानाद्यपगमात्
एवेदं विध्वस्तं भवति न तु
तद्व्यतिरिक्तात्मापगमात्प्राणादिभिरेव हि मर्त्यो जीवतीति
नैतदस्ति—

यदि कोई ऐसा माने कि यह शरीर, प्राण और अपान आदिके चले जानेसे ही नष्ट हो जाता है, उनसे भिन्न किसी आत्माके जानेसे नहीं, क्योंकि प्राणादिके कारण ही मनुष्य जीवित रहता है—तो ऐसी बात नहीं है, [क्योंकि—]

न प्राणेन नापानेन मत्यों जीवति कश्चन । इतरेण तु जीवन्ति यस्मिन्नेतानुपाश्चितौ ॥ ५ ॥

कोई भी मनुष्य न तो प्राणसे जीवित रहता है और न अपानसे ही । ब्रिक वे तो, जिसमें ये दोनों आश्रित हैं ऐसे किसी अन्यसे ही जीवित रहते हैं ॥ ५॥

न प्राणेन नापानेन चक्षुरादिना वा मत्यों मनुष्यो देहवान्कश्चन जीवति न कोऽपि
जीवति न होषां परार्थानां संहत्यकारित्वाजीवनहेतुत्वम्रपपद्यते ।
स्वार्थेनासंहतेन परेण केनचिदप्रयुक्तं संहतानामवस्थानं न दृष्टं
गृहादीनां लोकेः तथा प्राणादीनामपि संहतत्वाद्भवितुमहिति।

कोई भी मर्त्य—मनुष्य अर्थात् देहधारी न तो प्राणसे जीवित रहता है और न अपान अथवा चक्षु आदि इन्द्रियोंसे ही, क्योंकि परस्पर मिठकर प्रवृत्त होनेवाले तथा किसी दूसरेके शेषभूत ये इन्द्रिय आदि जीवनके हेतु नहीं हो सकते। लोकमें किसी खतन्त्र और विना मिले हुए अन्य [चेतन पदार्थ] की प्रेरणाके विना गृह आदि संहत पदार्थोंकी स्थिति नहीं देखी गयी; उसी तरह संघातरूप होनेसे प्राणादिकी स्थिति भी खतन्त्र नहीं हो सकती। अत इतरेणैय संहतप्राणादिविलक्षणेन तु सर्वे संहताः सन्तो
जीवन्ति प्राणान्धारयन्ति ।
यिसन्संहतिवलक्षण आत्मिनि
सिति परिस्मिन्नेतौ प्राणापानौ
चक्षुरादिभिः संहतावुपाश्रितौ,
यस्यासंहतस्यार्थे प्राणापानादिः
स्वव्यापारं कुर्वन्वर्तते संहतः
सन्स ततोऽन्यः सिद्ध इत्यभिप्रायः ॥ ५॥

अतः ये सब परस्पर मिळकर प्राणादि संहत पदार्थोंसे भिन्न किसी अन्यके द्वारा ही जीवित रहते—प्राण धारण करते हैं, जिस संहत पदार्थभिन्न सत्खरूप परमात्माके रहते हुए ही यह प्राण-अपान चक्षु आदिसे संहत होकर आश्रित हैं; तात्पर्य यह है कि जिस असंहत आत्माके छिये प्राण-अपान आदि संहत होकर अपने न्यापारोंको करते हुए वर्तते हैं वह आत्मा उनसे भिन्न सिद्ध होता है ॥ ५॥

मरणोत्तर कालमें जीवकी गाति

हन्त त इदं प्रवक्ष्यामि गुह्यं ब्रह्म सनातनम् । यथा च मरणं प्राप्य आत्मा भवति गौतम ॥ ६॥

हे गौतम ! अत्र मैं फिर भी तुम्हारे प्रति उस गुग्र और सनातन ब्रह्मका वर्णन करूँगा, तथा [ब्रह्मको न जाननेसे] मरणको प्राप्त होनेपर आत्मा जैसा हो जाता है [वह भी वतलाऊँगा] ॥ ६॥

हन्तेदानीं पुनरिप ते तुभ्यम् इदं गुद्धं गोष्यं त्रह्म सनातनं चिरन्तनं प्रवक्ष्यामि यद्विज्ञानात् सर्वसंसारोपरमो भवति, अवि-ज्ञानाच यस्य मरणं प्राप्य

अहो ! अब मैं तुम्हें फिर भी इस गुद्ध—गोपनीय सनातन— चिरन्तन ब्रह्मके विषयमें वतलाऊँगा, जिसके ज्ञानसे सम्पूर्ण संसारकी निवृत्ति हो जाती है तथा जिसका ज्ञान न होनेपर मरणको प्राप्त होनेके अनन्तर आत्मा जैसा हो यथात्मा भवति यथा संसरति जाता है, अर्थात् वह जिस प्रकार [जन्म-मरणरूप] संसारको प्राप्त होता तथा शृणु हे गौतम ॥ ६॥ है, हे गौतम ! वह सुन ॥ ६॥

\*\*\*

### योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः। स्थागुमन्येऽनुसंयन्ति यथाकर्म यथाश्रुतम्॥ ७॥

अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार कितने ही देहधारी तो शरीर धारण करनेके लिये किसी योनिको प्राप्त होते हैं और कितने ही स्थावर-भावको प्राप्त हो जाते हैं ॥ ७॥

योनि योनिद्वारं शुक्रवीजसमन्विताः सन्तोऽन्ये केचिद्
अविद्यावन्तो मृढाः प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय शरीरग्रहणार्थं देहिनो
देहवन्तः; योनि प्रविश्वन्तीत्यर्थः।
स्थाणुं वृक्षादिस्थावरभावम्
अन्येऽत्यन्ताधमा मरणं प्राप्यानुसंयन्त्यनुगच्छन्ति । यथाकर्म
यद्यस्य कर्म तद्यथाकर्म यैर्यादशं
कर्मेह जन्मनि कृतं तद्वशेनेत्येतत्। तथा च यथाश्रुतं यादशं
च विज्ञानम्रुपाजितं तदनुरूपमेव
शरीरं प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः।

अन्य-- कुछ अविद्यावान् मूढ देहधारी शरीर धारण करनेके लिये बीजसे संयक्त होकर योनि-योनिद्वारको प्राप्त होते हैं अर्थात् किसी योनिमें प्रविष्ट हो जाते हैं। दूसरे कोई अत्यन्त अधम पुरुष मरणको प्राप्त होकर यथा-कर्म और यथाश्रुत] स्थाणु यानी वृक्षादि स्थावर-भावका अनुवर्तन-अनुगमन करते हैं । तात्पर्य यह कि यथाकर्म यानी जिसका जो कर्म है अथवा इस जन्ममें जिसने जैसा कर्म किया है उसके अधीन होकर तथा यथाश्रत यानी जिसने जैसा विज्ञान उपार्जित किया है उसके अनुरूप शरीरको ही प्राप्त होते श्रत्यन्तरात् ॥ ७॥

"यथाप्रज्ञं हि संभवाः" इति हैं। "जन्म अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार हुआ करते हैं" ऐसी एक दूसरी श्रुतिसे भी यही प्रमाणित होता है ॥ ७॥

\*\*\*

यत्प्रतिज्ञातं गुह्यं त्रहा | वक्ष्यामीति तदाह-

पहले जो यह प्रतिज्ञा की थी कि 'मैं तुझे गुह्य ब्रह्म बतलाऊँगा' उसे ही वतलाते हैं---

गृह्य ब्रह्मोपदेश

य एष सुप्तेषु जागर्ति कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः। तदेव शुक्रं तद्बह्म तदेवामृतमुच्यते । तरिमँ होकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन । एतद्वे तत् ॥ ८ ॥

प्राणादिके सो जानेपर जो यह पुरुष अपने इच्छित पदार्थोंकी रचना करता हुआ जागता रहता है वही शुक्र (शुद्ध) है, वह ब्रह्म है और वही अमृत कहा जाता है। उसमें सम्पूर्ण लोक आश्रित हैं; कोई भी उसका उल्लान नहीं कर सकता। निश्चय यही वह [ब्रह्म] है।।८।।

य एप सुप्तेषु प्राणादिषु जागतिं न स्विपिति । कथम् ? कामं कामं तं तमभिप्रेतं स्त्र्याद्यर्थमविद्यया निर्मिमाणो निष्पादयञ्जागर्ति पुरुषो यस्तदेव शुक्रं शुभ्रं शुद्धं तद्ब्रह्म नान्यद्गुह्यं

जो यह प्राणादिके सो जानेपर जागता रहता है--[ उनके साथ] सोता नहीं है। किस प्रकार जागता रहता है ? [इसप्र कहते हैं--] अविद्याके योगसे स्त्री आदि अपने-अपने इच्छित--अभीष्ट पदार्थोंकी रचना करता हुआ अर्थात् उन्हें निष्पन्न करता हुआ जागता है वही शुक्र-शुभ्र यानी शुद्ध है। वह ब्रह्म है, उससे भिन्न और कोई

व्रक्षास्ति । तदेवामृतमिवनाशि उच्यते सर्वशास्त्रेषु । किं च पृथिव्यादयो लोकास्तसिन्नेव सर्वे व्रक्षण्याश्रिताः सर्वलोककारण-त्वात्तस्य । तदु नात्येति कश्चन इत्यादि पूर्ववदेव ॥ ८ ॥

गुग्र ब्रह्म नहीं है । वहीं सब शास्त्रोंमें अमृत—अविनाशी कहा गया है। यहीं नहीं, उस ब्रह्ममें ही पृथिवी आदि सम्पूर्ण लोक आश्रित हैं, क्योंकि वह सभी लोकोंका कारण है। उसका कोई भी अतिक्रमण नहीं कर सकता [निश्चय यही वह ब्रह्म है] इत्यादि [आगेकी व्याख्या] पूर्ववत् समझनी चाहिये॥८॥

#### 

अनेकतार्किककुत्रुद्धिविचालि-तान्तःकरणानां प्रमाणोपपन्नम् अप्यात्मैकत्वविज्ञानमसकृदुच्य-मानमप्यनृजुबुद्धीनां ब्राह्मणानां चेतिस नाधीयत इति तत्प्रति-पादन आद्रवती पुनः पुनराह श्रुतिः—

अनेक तार्किकोंकी कुबुद्धिद्वारा जिनका चित्त चञ्चल कर दिया गया है, अतः जिनकी बुद्धि सरल नहीं है उन ब्राह्मणोंके चित्तमें, प्रमाणसे युक्त सिद्ध होनेपर भी, आत्मैकत्व-विज्ञान बारम्बार कहे जानेपर भी स्थिर नहीं होता। अतः उसके प्रतिपादनमें आदर रखनेवाली श्रुति पुनः पुनः कहती है—

#### आत्माका उपाधिप्रतिरूपत्व

अग्निर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव । एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्च॥ ६॥ जिस प्रकार सम्पूर्ण भुवनमें प्रविष्ट हुआ एक ही अग्नि प्रत्येक रूप (रूपवान् वस्तु ) के अनुरूप हो गया है उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा उनके रूपके अनुरूप हो रहा है तथा उनसे बाहर भी है ॥ ९ ॥

अग्निर्यथैक एव प्रकाशात्मा सन्भवनं भवन्त्यसिनभूतानीति भवनमयं लोकस्तमिमं प्रविष्टः अनुप्रविष्टः रूपं रूपं प्रतिदार्वादि-दाह्यभेदं प्रतीत्यर्थः प्रतिरूपः तत्र तत्र प्रतिरूपवान्दाह्यभेदेन बहुविधो वभूवः एक एव तथा सर्वभूतान्तरात्मा सर्वेषां भूतानाम् आत्मातिस्रक्ष्मत्वाद अभ्यन्तर दार्वादिष्विय सर्वदेहं प्रति प्रविष्ट-त्वात्प्रतिरूपो वभूव विश्व स्वेनाविकृतेन खरूपेणाकाशवत् 11911

जिस प्रकार एक ही अग्नि प्रकाशखरूप होकर भी भुवनमें— इसमें सब जीव होते हैं इसीसे इस लोकको भुवन कहते हैं, उसी इस लोकमें अनुप्रविष्ट हुआ रूप-रूपके प्रति अर्थात् काष्ट आदि मिन-भिन प्रत्येक दाइ। पदार्थके प्रति प्रतिरूप-उस-उस पदार्थके अनुरूप हुआ दाग्च-भेदसे अनेक प्रकारका हो गया है उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा-आन्तरिक आत्मा अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण काष्टादिमें प्रविष्ट हुए अफ्रिके समान सम्पूर्ण शरीरोंमें प्रविष्ट रहनेके कारण उनके अनुरूप हो गया है तथा आकाशके समान अपने अविकारी रूपसे उसके बाहर भी है ॥ ९॥

\*\*\*

तथान्यो दृष्टान्तः--

ऐसा ही एक दूसरा दृष्टान्त भी है— वायुर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्र॥१०॥

जिस प्रकार इस लोकमें प्रविष्ट हुआ वायु प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है और उनसे बाहर भी है ॥ १० ॥

रमना देहेष्वनुप्रविष्टो रूपं प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है [उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही रूपं प्रतिरूपो चभूवेत्यादि अन्तरात्मा प्रत्येक रूपके अनुरूप समानम् ॥ १०॥

वायुर्यथैक इत्यादि । प्राणा- जिस प्रकार एक ही वायु प्राणरूपसे देहोंमें अनुप्रविष्ट होकर हो रहा है] इत्यादि पूर्ववत् ही समझना चाहिये ॥ १०॥

---

एकस्य सर्वात्मत्वे संसारदुः- | इस प्रकार एकहीकी सर्वात्मकता खित्वं परस्यैव तदिति प्राप्तमत होनेपर संसारदुःखसे युक्त होना भी परमात्माका ही सिद्ध होता है; इसल्यि ऐसा कहा जाता है—

आत्माकी असङ्गता

सूर्यो यथा सर्वलोकस्य चक्षु-र्न लिप्यते चाक्षुषैर्वाह्यदोषैः। सर्वभूतान्तरात्मा एकस्तथा न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः ॥ ११॥ जिस प्रकार सम्पूर्ण लोकका नेत्र होकर भी सूर्य नेत्रसम्बन्धी बाह्यदोषोंसे लिप्त नहीं होता उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्त-रात्मा संसारके दुःखसे लिप्त नहीं होता, बल्कि उनसे बाहर रहता है ॥११॥

सूर्यो यथा चक्षुप आलोकेन उपकारं कुर्वन्मूत्रपुरीषाद्यशुचि-प्रकाशनेन तद्दशिनः सर्वलोकस्य चक्षुरिष सन्न लिप्यते चाक्षुपर-शुच्यादिदर्शनिनिमित्तराध्यात्मि-कैः पापदोपेर्वाह्यैश्वाशुच्यादि-संसर्गदोपेः । एकः संस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः ।

लोको ह्यविद्यया स्वात्मिन अध्यस्तया कामकर्मोद्भवं दुःलम् अनुभवति । न तु सा परमार्थतः स्वात्मिन । यथा रज्जुशुक्तिको-परगगनेषु सर्परजतोदकमलानि न रज्ज्वादीनां स्वतो दोपरूपाणि जिस प्रकार सूर्य अपने प्रकाशसे लोकका उपकार करता हुआ अर्थात् मल-मृत्र आदि अपवित्र वस्तुओंको प्रकाशित करनेके कारण उन्हें देखनेवाले समस्त लोकोंका नेत्ररूप होकर भी अपवित्र पदार्थादिके देखनेसे प्राप्त हुए आध्यासिक पापदोष तथा अपवित्र पदार्थोंके संसर्गसे होनेवाले बाह्यदोषोंसे लिप्त नहीं होता उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा भी लोकके दुःखसे लिप्त नहीं होता, प्रत्युत उससे बाहर रहता है।

लोक अपने आत्मामें आरोपित अविधाके कारण ही कामना और कर्मजनित दुः खका अनुभव करता है। किन्तु वह [अविद्या] परमार्थतः खात्मामें है नहीं, जिस प्रकार कि रज्जु, शुक्ति, मरुखल और आकाशमें [प्रतीत होनेवाले] सर्प, रजत, जल और मलिनता—ये उन रज्जु आदिमें खामाविक दोषक्रप नहीं हैं सन्ति । संसर्गिणि विषरीतबुद्ध्य-ध्यासनिमित्तात्तद्दोषवद्विभाव्यन्ते। न तद्दोपेस्तेषां लेपः । विषरीत-बुद्धचध्यासवाद्या हि ते । तथात्मनि सर्वो लोकः क्रिया-

कारकफलात्मकं विज्ञानं सर्पादि-स्थानीयं विपरीतमध्यस्य तिन्निमित्तं जन्ममरणादिदुःखमनुभवति । न त्वात्मा सर्वलोकात्मापि सन् विपरीताध्यारोपनिमित्तेन लिप्यते लोकदुःखेन । कुतः १ वाह्यः, रज्ज्वादिवदेवं विपरीतवुद्धच-ध्यासवाह्यो हि स इति ॥११॥ बिल्क उनके संसर्गमें आये हुए पुरुषमें विपरीत बुद्धिका अध्यास होनेके कारण ही वे उन-उन दोषोंसे युक्त प्रतीत होते हैं। किन्तु उन दोषोंसे उनका टेप नहीं होता, क्योंकि वे तो उस विपरीत बुद्धि-जनित अध्याससे बाहर ही हैं।

इसी प्रकार सम्पूर्ण लोक भी [रज्जु आदिमें अध्यस्त] सपीदिके समान अपने आत्मामें क्रिया, कारक और फल्रूप विपरीत ज्ञानका आरोप कर उसके निमित्तसे होने- वाले जन्म-मरण आदि दुःखका अनुभव करता है। आत्मा तो सम्पूर्ण लोकका अन्तरात्मा होकर भी विपरीत अध्यारोपसे होनेवाले लोकिक दुःखसे लिप्त नहीं होता। क्यों नहीं होता? क्योंकि वह उससे बाहर है—अर्थात् रज्जु आदिके समान वह विपरीत बुद्धि-जनित अध्याससे बाहर ही है ॥११॥

<del>~्ट्∞िॐ</del> आत्मदर्शी ही नित्य सुखी है

कि च— तथा—
एको वशी सर्वभूतान्तरात्मा

एकं रूपं बहुधा यः करोति।

तमात्मस्थं येऽनुपश्यन्ति धीरा-

स्तेषां सुखं शाश्वतं नेतरेषाम् ॥ १२ ॥

जो एक, सबको अपने अधीन रखनेवाला और सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा अपने एक रूपको ही अनेक प्रकारका कर छेता है, अपनी बुद्धिमें स्थित उस आत्मदेवको जो धीर (विवेकी) पुरुष देखते हैं उन्हींको नित्यसुख प्राप्त होता है, औरोंको नहीं ॥ १२ ॥

स हि परमेश्वरः सर्वगतः खतन्त्र एको न तत्समोऽभ्य-धिको वान्योऽस्ति। वशी सर्व ह्मस्य जगद्वशे वर्तते । कुतः ? सर्वभूतान्तरात्मा । यत एकमेव सदैकरसमात्मानं विश्रद्धविज्ञान-रूपं नामरूपाद्यग्रद्धोपाधिभेद-वशेन बहुधानेकप्रकारं यः करोति खात्मसत्तामात्रेणाचिन्त्यशक्ति-त्वात् । तमात्मस्थं खशरीर-हृदयाकाशे बुद्धौ चैतन्याकारेण अभिव्यक्तमित्येतत् ।

न हि शरीरस्थाधारत्वमात्मनः

वह खतन्त्र और सर्वगत परमेश्वर एक है। उसके समान अथवा उससे वड़ा और कोई नहीं है। वह वशी है, क्योंकि सारा जगत् उसके अधीन है। उसके अधीन क्यों है ? इसपर कहते हैं- वयोंकि वह सम्पूर्ण भूतों-का अन्तरात्मा है । इस प्रकार जो अचिन्त्यशक्तिसम्पन्न होनेके कारण अपने एक--नित्य एकरस विश्रद्धविज्ञानस्वरूप आत्माको नाम-रूप आदि अञ्चद्ध उपाधिभेदके कारण अपनी सत्तामात्रसे बहुधा-अनेक प्रकारका कर छेता है, उस आत्मस्थ अर्थात् अपने शरीरस्थ हृदयाकाश यानी बुद्धिमें चैतन्य-खरूपसे अभिव्यक्त हुए [आत्माको जो लोग देखते हैं उन्हींको नित्य सुख प्राप्त होता है।।

आकाराके समान अमूर्तिमान् होनेसे आत्माका आधार शरीर नहीं आकाशवदमृतत्वातः आदर्शस्यं है [अर्थात् आत्मा निराधार है]।

मुखिमिति यद्वत् । तमेतम् ईश्वरमात्मानं ये निष्टत्तवाद्य-प्रत्तयोऽनुपश्यन्ति आचार्या-गमोपदेशमनु साक्षादनुभवन्ति धीरा विवेकिनस्तेणां परमेश्वर-भूतानां शाश्वतं नित्यं सुखम् आत्मानन्दलक्षणं भवतिः नेतरेणां वाद्यासक्तवुद्धीनामविवेकिनां स्वा-

जैसे दर्पणमें प्रतिविग्वित मुखका आधार दर्पण नहीं है। जिनकी वाह्य वृत्तियाँ निवृत्त हो गयी हैं ऐसे जो धीर—विवेकी पुरुष उस ईश्वर—आत्माको देखते हैं—आचार्य और शास्त्रका उपदेश पानेके अनन्तर उसका साक्षात् अनुभव करते हैं उन परमात्मखरूपताको प्राप्त हुए पुरुषोंको ही आत्मानन्द-रूप शाश्वत—नित्यसुख प्राप्त होता है। किन्तु दृसरे जो बाह्य पदार्थोमें आसक्तचित्त अविवेकी पुरुष हैं उन्हें यह सुख स्वात्मभूत होनेपर भी अविद्यारूप व्यवधानके

रमभूतमप्यविद्याव्यवधानात्। १२। कारण प्राप्त नहीं हो सकता । । १२।।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

किं च

इसके सिवा

नित्योऽनित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बहूनां यो विद्धाति कामान्। तमात्मस्थं येऽनुपश्यन्ति धीरा-स्तेषां शान्तिः शाश्चती नेतरेषाम्॥१३॥

जो अनित्य पदार्थों में नित्यस्वरूप तथा ब्रह्मा आदि चेतनों में चेतन है और जो अकेला ही अनेकोंकी कामनाएँ पूर्ण करता है, अपनी बुद्धिमें स्थित उस आत्माको जो विवेकी पुरुष देखते हैं उन्हींको नित्य-शान्ति प्राप्त होती है, औरोंको नहीं ॥ १३॥

नित्योऽविनाश्यनित्यानां विनाशिनाम् । चेतनश्चेतनानां चेतयितृणां ब्रह्मादीनां प्राणिनाम् अग्निनिमित्तमिव दाहकत्वम् अनग्रीनामुद्कादीनामात्मचैतन्य-निमित्तमेव चेतयितृत्वमन्येपाम्। किं च स सर्वज्ञः सर्वेश्वरः कामिनां संसारिणां कर्मानुरूपं कामान्कर्मफलानि स्शानुग्रह-निमितांश्र कामान्य एको बहुनाम् अनेकेषामनायासेन विदधाति प्रयच्छतीत्येतत् । तमात्मस्थं ये अनुपञ्चन्ति धीरास्तेषां शान्तिः उपरतिः शाधती नित्व स्वातम-भूतैव स्यासेतरेषामनेवंविधानाम् 11 83 11

अनित्यों-- नाशवानोंमें जो है, नित्य--अविनाशी अर्थात ब्रह्मा आदि अन्य चेतयिता प्राणियोंका भी चेतन है। जिस प्रकार जल आदि दाहराक्तिशून्य पदार्थोंका दाहकत्व अग्निके निमित्तसे होता है वैसे ही अन्य प्राणियोंका चेतनत्व आत्मचैतन्यके निमित्तसे ही है। इसके सिवा वह सर्वज तथा सर्वेश्वर भी है, क्योंकि वह अकेला ही बिना किसी प्रयासके अनेक सकाम और संसारी पुरुषोंके कर्मानुरूप भोग यानी कर्मफल तथा अपने अनुप्रहरूप निमित्तसे हुए भोग विधान करता अर्थात् देता है। जो धीर (बुद्धिमान्) पुरुष अपने आत्मामें स्थित उस आत्मदेवको देखते हैं उन्हींको शाश्वती--नित्य यानी खात्मभूता शान्ति-उपरित प्राप्त होती है-अन्य जो ऐसे नहीं हैं उन्हें नहीं होती ॥ १३॥ 

तदेतदिति मन्यन्तेऽनिर्देश्यं परमं सुखम् । कथं नु तद्विजानीयां किमु भाति विभाति वा ॥ १४॥

उसी इस [ आत्मविज्ञान ] को ही विवेकी पुरुष अनिर्वाच्य परम सुख मानते हैं । उसे मैं कैसे जान सक्ँगा ? क्या वह प्रकाशित ( हमारी बुद्धिका विषय ) होता है, अथवा नहीं ? ॥ १४ ॥ यत्तदात्मविज्ञानं सुखम् अ-निर्देश्यं निर्देष्टुमशक्यं परमं प्रकृष्टं प्राकृतपुरुपवाष्ट्रानसयोरगोचरम् अपि सिन्नष्टत्तेपणा ये त्राह्मणास्ते यत्तदेतत्प्रत्यक्षमेवेति मन्यन्ते । कथं नु केन प्रकारेण तत् सुखमहं विजानीयाम् । इदम् इत्यात्मबुद्धिविषयमापाद्येयं यथा निष्टत्तेपणा यतयः । किम्र तद्भाति दीप्यते प्रकाशात्मकं तद्यतोऽस्मद्बुद्धिगोचरत्वेन विभाति विस्पष्टं दृश्यते किं वा नेति ॥ १४ ॥ यह जो आत्मिवज्ञानरूप सुख
है वह अनिर्देश्य—ऋथन करनेके
अयोग्य, परम अर्थात् प्रकृष्ट और
साधारण पुरुषोंके वाणी और मनका
अविषय भी है; तो भी जो सब प्रकारको एषणाओंसे रहित ब्राह्मणलोग
हैं वे उसे प्रत्यक्ष ही मानते हैं । उस
आत्मसुखको मैं कैसे जान सक्ग्र्ँगा ?
अर्थात् निष्काम यतियोंके समान
'वह यही है' इस प्रकार उसे कैसे
अपनी बुद्धिका विषय बनाऊँगा ?
वह प्रकाशस्रक्ष है, सो क्या वह
भासता है—हमारी बुद्धिका विषय
होकर स्पष्ट दिखलायी देता है,
या नहीं ? ॥ १४॥

---

अत्रोत्तरिमद्ं भाति च विभाति चेति । कथम् ? इसका उत्तर यही है कि वह भासता है और विशेषरूपसे भासता है। किस प्रकार ? [सो कहते हैं—]

सर्वप्रकाशकका अप्रकार्यत्व

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमिः । तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्विमिदं विभाति ॥ १५॥ वहाँ ( उस आत्मलोकमें ) सूर्य प्रकाशित नहीं होता, चन्द्रमा और तारे भी नहीं चमकते और न यह विद्युत् ही चमचमाती है; फिर इस अग्निकी तो वात ही क्या है ? उसके प्रकाशमान होते हुए ही सब कुछ प्रकाशित होता है और उसके प्रकाशसे ही यह सब कुछ भासता है ॥ १५॥

तत्र तिसन्स्वात्मभूते ब्रह्मणि सर्वावभासकोऽपि सूर्यो भाति तद्रस न प्रकाशयतीत्यर्थः। तथा न चन्द्रतारकं नेमा विद्यतो भानित कुतोऽयमसद्दृष्टिगोचरः अप्रिः। किंवहुना यदिदमादिकं सर्व भाति तत्तमेव परमेश्वरं दीप्यमानमनुभात्यनु-दीप्यते। यथा जलोल्मुकाद्यप्रि-संयोगाद्धिं दहन्तमनु दहति न स्वतस्तद्वत्तस्यैव भासा दीप्त्या सर्वमिदं सर्यादि विभाति । यत एवं तदेव ब्रह्म भाति

वहाँ-उस अपने आत्मखरूप ब्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला होकर भी सूर्य प्रकाशित नहीं होता अर्थात बह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित नहीं करता । इसी प्रकार ये चन्द्रमा, तारे और विचत् भी प्रकाशित नहीं होते । फिर हमारी दृष्टिके विषयभूत इस अग्निका तो कहना ही क्या है ? अधिक क्या कहा जाय ? यह सूर्य आदि जो कुछ प्रकाशित हो रहे हैं वे सव उस पर्मात्माके प्रकाशित होते हुए ही अनुभासित हो रहे हैं, जिस प्रकार जल और उल्मुक (जलते हुए काष्ट) आदि अग्निके संयोगसे अग्निके प्रज्वित होते हुए ही दहन करते हैं उसी प्रकार उसके प्रकाश—तेजसे ही ये सूर्य आदि सब प्रकाशित हो रहे हैं।

यत एवं तदेव ब्रह्म भाति क्योंकि ऐसा है इसिल्ये वहीं ब्रह्म प्रकाशित होता है और विशेष-च विभाति च । कार्यगतेन रूपसे प्रकाशित होता है। कार्यगत विविधेन भासा तस्य ब्रह्मणो । भारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते । न हि स्वतोऽविद्यमानं भासनमन्यस्य कर्तुं शक्यम् । घटादीनाम् अन्यावभासकत्वादर्शनाद्धासन-रूपाणां चादित्यादीनां तद्-दर्शनात् ॥ १५ ॥

नाना प्रकारके प्रकाशसे उस ब्रह्म-की प्रकाशस्करपता स्वतः सिद्ध है, क्योंकि जिसमें स्वतः प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं कर सकता, जैसा कि घटादि-का दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा गया और प्रकाशस्करप आदित्यादिका दूसरोंको प्रकाशित करना देखा गया है॥ १५॥

#### 

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पृज्यपादिशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिपद्भाष्ये द्वितीयाध्याये द्वितीयवछीभाष्यं समाप्तम्॥२॥ (५)



-->D@c->-

संसाररूप अरवत्थ वृक्ष

त्लावधारणेनैव मूलावधारणं । यिषयेयं पष्टी बहुचारभ्यते -- वही आरम्भ की जाती है-

लोकमें जिस प्रकार त्लै (कार्य) का निश्चय कर छेनेसे ही वृक्षके वृक्षस्य क्रियते लोके यथा, एवं म्ला निश्चय किया जाता है संसारकार्यवृक्षावधारणेन तन्मूल- उसी प्रकार संसारकार्यरूप वृक्षके स्य त्रह्मणः स्वरूपाविद्धार- निर्धारण करनेकी इच्छासे यह छठी

ऊर्ध्वमूलोऽवाक्शाख एषोऽश्वत्थः सनातनः । तदेव शुक्रं तद्रह्म तदेवामृतमुच्यते। तिसमँ होकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन ।

एतद्वै तत् ॥ १॥

जिसका मृल ऊपरकी ओर तथा शाखाएँ नीचेकी ओर हैं ऐसा यह अश्वत्य वृक्ष सनातन (अनादिकाछीन) है। वही विशुद्ध ज्योतिःस्वरूप है, वहीं ब्रह्म है और वहीं अमृत कहा जाता है। सम्पूर्ण छोक उसीमें आश्रित हैं; कोई भी उसका अतिक्रमण नहीं कर सकता । यही निश्चय वह [ब्रह्म] है ॥ १॥

ऊर्ध्वमूल ऊर्ध्व मूलं यत् जर्ध्व ( ऊपरकी ओर ) अर्थात् तद्विष्णोः परमं पदमस्येति सो- पद है वही जिसका मूळ है ऐसा यह Sयमच्यक्तादिस्थावरान्तः संसार- अव्यक्तसे स्थावरपर्यन्त संसारद्वक्ष 'ऊर्ध्वम्ल' है । इसका त्रश्चन— वृक्ष ऊर्ध्वमूलः। वृक्षश्च वश्चनात्। छिदन होनेके कारण यह वृक्ष

१. 'तूल' कपासको कहते हैं। वह कपासके पौधेका कार्य है। अतः यहाँ 'तूल' शब्दसे सम्पूर्ण कार्यवर्ग उपलक्षितं होता है।

जन्मजरामरणशोकाद्यनेकानर्था-प्रतिक्षणमन्यथास्यभावो मायामरीच्युद्कगन्धवनगरादि-वद्दष्टनष्टस्वरूपत्वाद्वसाने च वृक्षवद्भावात्मकः कदलीस्तम्भ-विन्नःसारोऽनेकशतपाखण्डवृद्धि-विकल्पास्पदस्तन्वविज्ञास्र**भिः** अनिर्घारितेदंतत्त्वो वेदान्तिभी-रितपरब्रह्ममूलसारोऽविद्याकाम-कर्माव्यक्तवीजप्रभवोऽपरब्रह्मवि-ज्ञानिक्रयाशक्तिद्वयात्मकहिरण्य-गर्भाङ्कुरः सर्वप्राणिलिङ्गभेद-स्कन्धस्तृष्णाजलावसेकोद्भूत-दर्पो बुद्धीन्द्रियविषयप्रवालाङ्कुरः श्रुतिस्मृतिन्यायविद्योपदेश-पलाशो यज्ञदानतपआद्यनेकिकया-सुपुष्पः सुखदुःखवेदनानेकरसः

कहलाता है। जो जन्म, जरा, मरण और शोक आदि अनेक अनर्थीसे भरा हुआ, क्षण-क्षणमें अन्यथा भाव-को प्राप्त होनेवाला, माया मृगतृष्णा-के जल और गन्धर्वनगरादिके समान दृष्टनष्टस्तरूप होनेसे अन्तमें वृक्षके समान अभावरूप हो जानेवाला. केटेके खम्भेके समान निःसार और सैकड़ों पाखिण्डयोंकी बुद्धिके वि-कल्पोंका आश्रय है । तत्त्वजिज्ञासु-ओंद्वारा जिसका तत्त्व 'इदम्' रूपसे निर्घारित नहीं किया गया, वेदान्त-निर्णीत प्रव्रह्म ही जिसका मूल और सार है, जो अविद्या काम कर्म और अञ्यक्तरूप बीजसे उत्पन होनेवाला है, ज्ञान और क्रिया-ये दोनों शक्तियाँ जिसकी खरूपभूत हैं अपरब्रह्मरूप हिरण्यगर्भ ही जिसका अङ्कर है, सम्पूर्ण प्राणियों-के लिङ्गशरीर ही जिसके स्कन्ध हैं, जो तृष्णारूप जलके सिंचनसे बढ़े हुए तेजवाटा, बुद्धि, इन्द्रिय और विषयरूप नूतन पल्लवोंके अङ्करों-वाला, श्रुति, स्मृति, न्याय और ज्ञानोपदेशरूप पत्तोंवाला,यज्ञ, दान, तप आदि अनेक क्रियाकलापरूप सुन्दर फूलोंवाला, सुख, दु:ख और वेदनारूप अनेक प्रकारके रसोंसे

प्रृथुपजीव्यानन्तफलस्तत्तृष्णास-लिलावसेकप्ररूडजडीकृतदृढवद्ध-मूलः सत्यनामादिसप्तलोकब्रह्मा-दिभूतपक्षिकृतनीडः प्राणिसुख-दुःखोद्भतहर्पशोकजातनृत्यगीत-वादित्रक्ष्वेलितास्कोटितहसिता-कुष्टरुदितहाहामुश्रमुश्रेत्यायनेक-शब्दकृततुमुलीभूतमहारवो वेदा-न्तविहितब्रह्मात्मदर्शनासङ्गशस्त्र-कृतोच्छेद एष संसारवृक्षोऽ-श्वतथोऽश्वतथवत्कामकर्मवातेरित-नित्यप्रचलितस्यभावः, नरकतिर्यक्प्रेतादिभिः शाखाभिः अवाक्शाखः; सनातनोऽनादि-त्वाचिरं प्रवृत्तः ।

यदस्य संसारवृक्षस्य मृलं

युक्त, प्राणियोंकी आजीविकारूप अनन्त फलोंबाला तथा फलोंकी तृष्णारूप जलके सिंचनसे बढ़े हुए और [ सात्त्रिक आदि भावोंसे ] मिश्रित एवं दृढ़तापूर्वक स्थिर हुए िकर्म-वासनादिरूप अवान्तर ] म्लोंवाला है; ब्रह्मा आदि पक्षियोंने जिसपर सत्यादि नामोंवाले लोकोंरूप घोंसले वना हैं. जो प्राणियोंके सुख-दुःख-जनित हर्ष-शोकसे उत्पन्न हुए नृत्य, गान, वाद्य, क्रीडा, आस्फोटन्, ( खम ठोंकना ) हँसी, आक्रन्द्रन, रोदन तथा हाय-हाय छोड़-छोड़ इत्यादि अनेक प्रकारके शब्दोंकी तुमुलध्वनिसे अत्यन्त गुञ्जायमान रहा है तथा वेदान्तविहित व्रह्मात्म<del>ैक्</del>यदर्शनरूप असङ्गरास्रसे जिसका उच्छेद होता है ऐसा यह संसाररूप वृक्ष अश्यत्य है, अर्थात् अस्वत्थ वृक्षके समान कामना और कर्मरूप वायुसे प्रेरित हुआ नित्य चञ्चल खभाववाला है। खर्ग, नरक, तिर्यक् और प्रेतादि शाखाओंके कारण यह नीचेकी ओर फैळी शाखाओंवाहा है तथा यानी अनादि होनेके कारण चिर-काल्से चला आ रहा है।

इस संसारका जो मूल है वही तदेव शुक्रं शुद्धं ज्योतिष्मत् । शुक्र-शुम्र-शुद्ध-ज्योतिर्मय अर्थात्

जैतन्यात्मज्योतिःस्वभावं तदेव ब्रह्म सर्वमहत्त्वात् । तदेवामृतम् अविनाशस्वभावमुच्यते कथ्यते सत्यत्वात् । वाचारम्भणं विकारो नामधेयमनृतम् अन्यदतो मर्त्यम् । तस्मिन्परमार्थसत्ये गन्धवनगर-ब्रह्मणि लोका मरीच्युदकमायासमाः परमार्थ-दर्शनाभावावगमनाः श्रिता आश्रिताः सर्वे समस्ता उत्पत्ति-श्थितिलयेषु । तदु तद्त्रहा नात्येति नातिवर्तते मृदादिमिव घटादिकार्यं कश्चन कश्चिदपि विकारः। एतद्वै तत् ॥ १ ॥

चैतन्यात्मज्योतिः खरूप है । वही सवसे महान् होनेके कारण ब्रह्म है। वहीं सत्यखरूप होनेके कारण अमृत अर्थात् अविनाशी खभाववाला कहा जाता है। विकार वाणीका विलास और केवल नाममात्र है अतः उस ब्रह्मसे अन्य सब मिथ्या और नाशवान् है। उस परमार्थ-सत्य ब्रह्ममें उत्पत्ति, स्थिति और लयके समय सम्पूर्ण लोक गन्धर्व-नगर, मरीचिका-जल और मायाके समान आश्रित हैं ये परमार्थदर्शन हो जानेपर वाधित हो जानेवाले हैं। जिस प्रकार घट आदि कोई भी कार्य मृत्तिका आदिका अतिक्रमण नहीं कर सकते उस प्रकार कोई भी विकार उस ब्रह्मका अतिक्रमण नहीं कर सकता। निश्रय यही वह [ ब्रह्म ] है ॥ १ ॥

यद्विज्ञानादमृता भवन्तीत्युच्यते जगतो मूलं तदेव नास्ति

ब्रह्मासत एवेदं निःसृतमिति ।

तन्न--

शङ्का—'जिसके ज्ञानसे अमर हो जाते हैं' ऐसा जिसके विषयमें कहा जाता है वह जगत्का मूलभूत ब्रह्म तो वस्तुतः है ही नहीं; यह सब तो असत्से ही प्रादुर्भूत हुआ है।

समाधान - ऐसी बात नहीं है [क्योंकि - ]

#### ईश्वरके ज्ञानसे अमरत्वप्राप्ति

### यदिदं किं च जगत्सर्वं प्राण एजति निःसृतम् । महद्भयं वज्रमुद्यतं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २ ॥

यह जो कुछ सारा जगत् है प्राण—ब्रह्ममें, उदित होकर उसीसे, चेष्टा कर रहा है। वह ब्रह्म महान् भयरूप और उठे हुए वज्रके समान है। जो इसे जानते हैं वे अमर हो जाते हैं॥ २॥

यदिदं किं च यतिक चेदं जगत्सर्वं प्राणे परस्मिन्ब्रह्मणि सत्येजति कम्पते तत एव निःसतं निर्गतं सत्प्रचलति नियमेन चेष्टते । यदेवं जगदुत्पत्त्यादि-कारणं ब्रह्म तन्महद्भयम् । महच तद्भयं च विभेत्यसादिति मह-द्भयम्; वज्रप्रयतप्रयतमिव वज्रम् । यथा वज्रोद्यतकरं स्वामिनमभिम्रखीभूतं दृष्ट्वा भृत्या नियमेन तच्छासने वर्तन्ते तथेदं चन्द्रादित्यग्रहनक्षत्रतारकादि-लक्षणं जगत्सेश्वरं नियमेन क्षणम् अप्यविश्रान्तं वर्तत इत्युक्तं

यह जो कुछ है अर्थात् यह जो कुछ जगत् है वह सब प्राण यानी परब्रह्मके होनेपर ही उसीसे पादुर्भत होकर एजन-कम्पन-गमन अर्थात् नियमसे चेष्टा कर रहा है। इस प्रकार जो ब्रह्म जगत्की उत्पत्ति आदिका कारण है वह महान् भयरूप है। यह महान् भयरूप है अर्थात् इससे सब भय मानते हैं, इसिछिये यह 'महद्भय' है। तथा उठाये हुए वज्रके समान है। कहना यह है कि जिस प्रकार अपने सामने खामीको हाथमें वज्र उठाये देखकर सेवकलोग नियमानुसार उसकी आज्ञामें प्रवृत्त होते रहते हैं उसी प्रकार चन्द्रमा, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र और तारा आदि रूप यह सारा जगत् अपने अधिष्ठाताओंके सहित एक क्षणको भी विश्राम न लेकर नियमा-नुसार उसकी आज्ञामें वर्तता है।

भवति । य एतद्विदुः स्वात्म-प्रवृत्तिसाक्षिभूतमेकं त्रह्मामृता अमरणधर्माणस्ते भवन्ति ॥ २॥

अपने अन्तः करणकी प्रवृत्तिके साक्षी-भूत इस एक ब्रह्मको जो छोग जानते हैं वे अमर—अमरणधर्मा हो जाते हैं ॥ २ ॥

#### 

कथं तद्भयाञ्जगद्वर्तत इत्याह - उसके भयसे जगत् किस प्रकार व्यापार कर रहा है ? सो कहते हैं—

#### सर्वशासक प्रभु

भयादस्यामिस्तपति भयात्तपति सूर्यः । भयादिन्द्रश्च वायुश्च मृत्युर्घावति पञ्चमः ॥ ३ ॥

इस (परमेश्वर) के भयसे अग्नि तपता है, इसीके भयसे सूर्य तपता है तथा इसीके भयसे इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है॥३॥

भयाद्गीत्या परमेश्वरस्याग्निः तपति भयात्तपति सूर्यो भयात् इन्द्रश्च वायुश्च मृत्युधीवति पश्चमः । न हीश्वराणां लोक-पालानां समर्थानां सतां नियन्ता चेद्वज्रोधतकरवन्न स्थात्स्वामि-भयभीतानामिव भृत्यानां नियता प्रवृत्तिरुपपद्यते ॥ ३ ॥ इस परमेश्वरके भयसे अग्नि तपता है, इसीके भयसे सूर्य तप रहा है तथा इसीके भयसे इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है। यदि सामर्थ्यवान् और ईशन-शील लोकपालोंका, हाथमें वज्र उठाये रखनेवाले [इन्द्र] के समान कोई नियन्ता न होता तो खामीके भयसे प्रवृत्त होनेवाले सेवकोंके समान उनकी नियमित प्रवृत्ति नहीं हो सकती थी।। ३।।

#### ईश्वरज्ञानके बिना पुनर्जन्मप्राप्ति

तच,

और उस ( भयके कारण-खरूप ब्रह्म ) को—

इह चेदशकद्बोर्द्धं प्राक्शरीरस्य विस्नसः। ततः सर्गेषु लोकेषु शरीरत्वाय कल्पते॥ ४॥

यदि इस देहमें इसके पतनसे पूर्व ही [ब्रह्मको ] जान सका तो बन्धनसे मुक्त होता है यदि नहीं जान पाया तो इन जन्म-मरणशील लोकोंमें वह शरीर-भावको प्राप्त होनेमें समर्थ होता है ॥ ४॥

इह जीवक्षेव चेद्यद्यकत् शक्नोतिशक्तः सञ्जानात्येतद्भय-कारणं ब्रह्म बोद्धुमवगन्तुं प्राक्पूर्व शरीरस्य विस्नसोऽव-स्नंसनात्पतनात्संसारवन्धनादि-मुच्यते । न चेदशकद्भोद्धं तत्रः अनववोधात्सर्गेषु सृज्यन्ते येषु स्नष्टव्याः प्राणिन इति सर्गाः पृथिव्यादयो लोकास्तेषु सर्गेषु लोकेषु शरीरत्वाय शरीरभावाय कल्पते समर्थो भवति शरीरं गृह्णातीत्यर्थः । तस्माच्छरीर-विस्नंसनात्प्रागात्मबोधाय यल आस्थेयः ॥ ४॥

यदि इस देहमें अर्थात् जीवित रहते हुए ही शरीरका पतन होनेसे पूर्व साधक पुरुपने इन सूर्यादिके भयके हेतुभूत ब्रह्मको जान लिया तो वह संसारवन्यनसे मुक्त हो जाता है; और यदि उसे न जान सका तो उसका ज्ञान न होनेके कारण वह सर्गोंमें जिनमें स्रष्टव्य प्राणियोंकी रचना की जाती है उन पृथिवी आदि लोकोंमें शरीरत्व—शरीरभावको प्राप्त होनेमें समर्थ होता है अर्थात् शरीर प्रहण कर लेता है। अतः शरीरपातसे पूर्व ही आत्मज्ञानके लिये यत्न करना चाहिये॥ १॥

यसादिहैं वात्मनो दर्शनम् आदर्शस्थस्येव मुखस्य स्पष्टमुप-पद्यते न लोकान्तरेषु ब्रह्मलोकाद् अन्यत्र, स च दुष्प्रापः, कथम् ? इत्युच्यते— क्योंकि जिस प्रकार द्र्पणमें
मुखका प्रतिविग्व स्पष्ट पड़ता है
उसी प्रकार इस (मनुष्यदेह)
में ही आत्माका स्पष्ट दर्शन हो
सकता है। इसमें वह जैसा स्पष्टतया अनुभव होता है वैसा ब्रह्मत्योकको छोड़कर और किसी छोकमें
नहीं होता और उसका प्राप्त होना
अत्यन्त कठिन है; सो किस प्रकार !
इसपर कहते हैं—

स्थानभेदसे भगवद्र्शनमें तारतम्य

यथादर्शे तथात्मिन यथा स्वप्ने तथा पितृलोके। यथाप्सु परीव दृहरो तथा गन्धर्वलोके छायातपयोरिव ब्रह्मलोके॥ ५॥

जिस प्रकार दर्पणमें उसी प्रकार निर्मल बुद्धिमें आत्माका [स्पष्ट] दर्शन होता है तथा जैसा खप्तमें वैसा ही पितृ-लोकमें और जैसा जलमें वैसा ही गन्धर्वलोकमें उसका [अस्पष्ट] भान होता है; किन्तु ब्रह्मलोकमें तो छाया और प्रकाशके समान वह [सर्वथा स्पष्ट] अनुभव होता है॥॥

यथादर्शे प्रतिविम्बभ्तम् आत्मानं पश्यति लोकोऽत्यन्त-विविक्तं तथेहात्मिने खबुद्धौ आदर्शविक्तमेलीभूतायां विविक्तम् आत्मनो दर्शनं भवतीत्यर्थः । यथा खमेऽविविक्तं जाग्रद्वास-

नोद्भतं तथा पितृलोकेऽविविक्तम् होता है उसी प्रकार पितृलोकमें

जिस प्रकार लोक दर्पणमें प्रितिविम्वित हुए अपने-आपको अत्यन्त स्पष्टतया देखता है उसी प्रकार दर्पणके समान निर्मल हुई अपनी बुद्धिमें आत्माका स्पष्ट दर्शन होता है—ऐसा इसका अभिप्राय है।

जिस प्रकार खप्तमें जाप्रद्वास-नाओंसे प्रकट हुआ दर्शन अस्पष्ट होता है उसी प्रकार पितृछोकमें

एव दर्शनमात्मनः कर्मफलोप-भोगासक्तत्वात । यथा चाप्सु अविभक्तावयवमात्मरूपं परीव दहशे परिहश्यत इव तथा गन्धर्व-लोकेऽविविक्तमेव दर्शनमात्मनः। एवं च लोकान्तरेष्वपि शास्त्र-प्रामाण्यादवगम्यते । छायातपयोः इवात्यन्तविविक्तं ब्रह्मलोक एव एकसिन् । स च दृष्प्रापोऽत्यन्त-विशिष्टकर्मज्ञानसाध्यत्वात् तस्मादात्मद्र्यनायहैय यतः कर्तव्य इत्यभिप्रायः ॥ ५ ॥

कथमसौ बोद्धच्यः किं वा तदवबोधे प्रयोजनमित्युच्यते-

भी अस्पष्ट आत्मदर्शन होता है. क्योंकि वहाँ जीव कर्मफलके उप-भोगमें आसक्त रहता है। तथा जिस प्रकार जलमें अपना खरूप ऐसा दिखलायी देता है, मानो उसके अवयव विभक्त न हों उसी प्रकार गन्धर्वलोकमें भी अस्पष्टरूपसे ही आत्माका दर्शन होता है। अन्य लोकोंमें भी शास्त्रप्रमाणसे ऐसा ही अर्थात् अस्पष्ट आत्मदर्शन ही रे माना जाता है। एकमात्र ब्रह्म-लोकमें ही छाया और प्रकाशके समान वह आत्मदर्शन अत्यन्त स्पष्टतया होता है । किन्त अत्यन्त विशिष्ट कर्म और ज्ञानसे साध्य होनेके कारण वह ब्रह्मलोक बड़ा ही दुष्प्राप्य है । अतः अभिप्राय यह है कि इस मनुष्यहोकमें ही आत्मदर्शनके लिये प्रयत करना चाहिये ॥ ५ ॥

उस आत्माको किस प्रकार जानना चाहिये और उसके जान-नेमें क्या प्रयोजन है ? इसपर कहते हैं—

आत्मज्ञानका प्रकार और प्रयोजन

इन्द्रियाणां पृथग्भावमुद्यास्तमयौ च यत् । पृथगुत्पद्यमानानां मत्वा घीरो न शोचति ॥ ६ ॥

[ पृथक्-पृथक् भूतोंसे उत्पन्न होनेवाङी ] इन्द्रियोंके जो विभिन्न भाव तथा उनकी उत्पत्ति और प्रलय हैं उन्हें जानकर बुद्धिमान् पुरुप शोक नहीं करता ॥ ६॥

इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां खख-विषयग्रहणप्रयोजनेन खकारणे-आकाशादिभ्यः पृथग उत्पद्यमानानामत्यन्तविशुद्धात केवलाचिन्मात्रात्मखरूपात्पृथग्-भावं खभावविलक्षणात्मकतां तथा तेषामेवेन्द्रियाणामुद्यास्तमयो चोत्पत्तिप्रलयौ जाग्रत्खापात्रस्था-पेक्षया नात्मन इति मत्वा ज्ञात्वा विवेकतो धीरो धीमान शोचति। नित्यैकस्वभावस्य आत्मनो अव्यभिचाराच्छोककारणत्वातुप-पत्तेः। तथा च श्रुत्यन्तरं "तरित शोकमात्मवित्" ( छा० उ० ७। १।३) इति ॥ ६॥

अपने-अपने विषयको ग्रहण करनारूप प्रयोजनके अपने कारणरूप आकाशादि भतों-से पृथक-पृथक उत्पन होनेवाली श्रोत्रादि इन्द्रियोंका जो अत्यन्त केवल चिनमात्र विशु*द्धस्*वरूप आत्मस्वरूपसे अर्थात पृथऋव स्वाभाविक विद्धणरूपता है उसे तथा जाप्रत् और खप्तकी अपेक्षासे उन इंन्द्रियोंके उदयास्तमय---उत्पत्ति और प्रलयको जानकर अर्थात् विवेकपूर्वक यह समझकर कि ये इन्द्रियोंकी ही अवस्थाएँ हैं, आत्माकी नहीं, धीर-बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता, क्योंकि सर्वदा एक स्वभावमें रहनेवाले आत्माका कभी व्यमिचार न होनेके कारण शोकका कोई कारण नहीं ठहरता। जैसा कि "आत्मज्ञानी शोकको पार कर जाता है" ऐसी एक श्रुति भी है।। ६॥

इन्द्रियाणां यसादात्मन पृथग्भाव उक्तो नासौ बहिरधि- बाहर है--ऐसा नहीं समझना

\*\*\* जिस आत्मासे इन्द्रियोंका पृथक्तव दिखलाया गया है वह कहीं

चाहिये, क्योंकि वह सभीका अन्त-यसात्प्रत्यगातमा स रात्मा है। सो किस प्रकार? सर्वस्य । तत्कथमित्युच्यते-इसपर कहते हैं---

इन्द्रियेभ्यः परं मनो मनसः सत्त्वमुत्तमम् । सत्त्वाद्धि महानात्मा महतोऽव्यक्तमुत्तमम्॥ ७॥

इन्द्रियोंसे मन पर (उत्कृष्ट) है, मनसे बुद्धि श्रेष्ठ है, बुद्धिसे महत्तत्त्व बढ़कर है तथा महत्तत्त्वसे अव्यक्त उत्तम है ॥ ७ ॥

इन्द्रियेभ्यः परं मन इत्यादि। अर्थानामिहेन्द्रियसमानजातीय-पूर्ववद्नयत् । सत्त्वशब्दाद्वुद्धि-रिहोच्यते ॥ ७ ॥

इन्द्रियोंसे मन पर है [तथा मनसे बुद्धि श्रेष्ठ है ] इत्यादि । इन्द्रियोंके सजातीय होनेसे इन्द्रियों-त्वादिन्द्रियग्रहणेनैव ग्रहणम्। ग्रहण हो जाता है। अन्य सत्र पूर्ववत् (कठ० १ । ३ । १० के समान ) समझना चाहिये । 'सत्त्व' शब्दसे यहाँ बुद्धिं कही गयी है।।७॥

अव्यक्तानु परः पुरुषो व्यापकोऽलिङ्ग एव च । यं ज्ञात्वा मुच्यते जन्तुरमृतत्वं च गच्छति ॥ ८॥

अन्यक्तसे भी पुरुप श्रेष्ट है और वह व्यापक तथा अलिङ्ग है; जिसे जानकर मनुष्य मुक्त होता है और अमरत्वको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

अव्यक्तातु परः पुरुषो सर्वस्य कारणत्वात् । अलिङ्गो

अन्यक्तसे भी पुरुष श्रेष्ठ है। वह आकाशादि सम्पूर्ण व्यापक पदार्थोंका भी कारण होनेसे व्यापक है। और अलिङ्ग है--जिसके द्वारा

तिङ्ग्यते गम्यते येन तिष्ठिङ्गं कोई व बुद्धचादि तदविद्यमानमस्येति सोऽयमिलिङ्ग एव । सर्वसंसार-धर्मवर्जित इत्येतत् । यं ज्ञात्वा आचार्यतः शास्त्रतश्च मुच्यते जन्तुः अविद्यादिहृदयग्रन्थिभिजींयनेव पतितेऽपि शरीरेऽमृतत्वं च गच्छति सोऽलिङ्गः परोऽव्यक्तात् पुरुष इति पूर्वेणैव सम्बन्धः ॥८॥ सम्बन्धः

कोई वस्तु जानी जाती है वह बुद्धि आदि लिङ्ग कहलाते हैं; परन्तु पुरुषमें इनका अभाव है इसलिये यह अलिङ्ग अर्थात् सम्पूर्ण संसार-धर्मोंसे रहित ही है। जिसे आचार्य और शास्त्रद्वारा जानकर पुरुष जीवित रहते हुए ही अविद्या आदि हृदयकी प्रन्थियोंसे मुक्त हो जाता है तथा शरीरका पतन होनेपर भी अमरत्वको प्राप्त होता है वह पुरुष अलिङ्ग है, और अन्यक्तसे भी पर है—इस प्रकार इसका पूर्ववाक्यसे सम्बन्ध है। ८॥

कथं तर्छालिङ्गस्य दर्शनम्। उपपद्यत इत्युच्यते-

तो फिर जिसका कोई लिङ्ग (ज्ञापक चिह्न) नहीं है उस [आत्मा] का दर्शन होना किस प्रकार सम्भव है? इसपर कहा जाता है—

न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यति कश्चनैनम् । हृदा मनीषा मनसाभिक्छप्तो य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति॥ ६॥

इस आत्माका रूप दृष्टिमें नहीं ठहरता। इसे नेत्रसे कोई भी नहीं देख सकता। यह आत्मा तो मनका नियमन करनेवाली हृदयस्थिता बुद्धिद्वारा मनन्रूप सम्यग्दर्शनसे प्रकाशित [ हुआ ही जाना जा सकता ] है। जो इसे [ ब्रह्मरूपसे ] जानते हैं वे अमर हो जाते हैं ॥ ९ ॥ न संदशे संदर्शनविषये न तिष्ठति प्रत्यगात्मनोऽस्य रूपम्। अतो न चक्षुषा सर्वेन्द्रियेण, चक्षुप्रहणस्थोपलक्षणार्थत्वात् , पश्यति नोपलभते कश्चन कश्चिद् अप्येनं प्रकृतमात्मानम्।

कथं तिहं तं पश्येदित्युच्यते ।

हदा हत्स्यया बुद्ध्या । मनीपा

मनसः संकल्पादिरूपस्येष्टे

नियन्तृत्वेनेति मनीट् तया हदा

मनीपाविकल्पयित्र्या मनसा

मननरूपेण सम्यग्दर्शनेन

अभिक्छप्तोऽभिसमर्थितोऽभिप्रकाशित इत्येतत् । आत्मा ज्ञातुं

शक्यत इति वाक्यशेषः । तम्

आत्मानं ब्रह्मैतद्ये विदुरमृतास्ते

भवन्ति ॥ ९॥

इस प्रत्यगात्माका रूप दृष्टि-विषयमें स्थिर नहीं होता। अतः कोई भी पुरुष इस प्रकृत आःमाको चक्षुसे— सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे [ अर्थात् समस्त इन्द्रियोंमेंसे किसीसे ] भी नहीं देख सकता अर्थात् उपलब्ध नहीं कर सकता। यहाँ चक्षुका प्रहण सम्पूर्ण इन्द्रियोंका उपलक्ष्मण करानेके लिये है।

तो फिर उसे किस प्रकार देखे? इसपर कहते हैं—हृद्यस्थिता बुद्धिसे, जो कि सङ्गल्पादिरूप मनकी नियन्त्री होकर ईशन करनेके कारण 'मनीट' है उस विकल्पश्र्न्या बुद्धिसे मन अर्थात् मननरूप यथार्थदर्शन-द्वारा सब प्रकार समर्थित अर्थात् प्रकाशित हुआ वह आत्मा जाना जा सकता है। यहाँ 'आत्मा जाना जा सकता है' यह वाक्यशेष है। उस आत्माको जो लोग 'यह ब्रह्म है' ऐसा जानते हैं वे अमर हो जाते हैं॥ ९॥

\*\*\*

सा हन्मनीट् कथं प्राप्यत वह हृदयस्थित [सङ्कल्पश्ल्य]

इति तद्थीं योग उच्यते-

वह हृदयस्थित [सङ्कल्पशून्य] बुद्धि किस प्रकार प्राप्त होती है ? यह बतलानेके लिये योगसाधनका उपदेश किया जाता है—

#### परमपदप्राप्ति

### यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह। बुद्धिश्च न विचेष्टति तामाहुः परमां गतिम्॥१०॥

जिस समय पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ मनके सिहत [आत्मामें] स्थित हो जाती हैं और बुद्धि भी चेष्टा नहीं करती उस अवस्थाको परम गित कहते हैं ॥ १०॥

यदा यसिन्काले स्वविषयेभ्यो निवर्तितान्यात्मन्येव पश्च ज्ञानानि—ज्ञानार्थत्वाच्छ्रोत्रादीनि इन्द्रियाणि ज्ञानान्युच्यन्ते—अव-तिष्ठन्ते सह मनसा यदनुगतानि तेन संकल्पादिच्यावृत्तेनान्तः-करणेनः नुद्धिश्वाध्यवसाय-लक्षणा न विचेष्टति स्वच्यापारेषु न विचेष्टते न व्याप्रियते तामाहुः परमां गतिम् ॥ १०॥

जिस समय अपने-अपने विषयोंसे निवृत्त हुई पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ—
ज्ञानार्थक होनेके कारण श्रोत्रादि
इन्द्रियाँ 'ज्ञान' कही जाती हैं—
मनके साथ अर्थात् वे जिसका
अनुवर्तन करनेवाली हैं उस
सङ्कलपादि व्यापारसे निवृत्त हुए
अन्तःकरणके सहित [आत्मामें]
स्थिर हो जाती हैं और निश्चयासिका
बुद्धि भी अपने व्यापारोंमें चेष्टाशील
नहीं होती—चेष्टा नहीं करती—
व्यापार नहीं करती उस अवस्थाको
ही परम गित कहते हैं॥ १०॥

### तां योगमिति मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम् । अप्रमत्तस्तदा भवति योगो हि प्रभवाप्ययौ ॥११॥

उस रिथर इन्द्रियधारणाको ही योग कहते हैं । उस समय पुरुष श्रमादरहित हो जाता है, क्योंकि योग ही उत्पत्ति और नाशरूप है ॥११॥ तामीहशीं तदवस्थां योगम्
इति मन्यन्ते वियोगमेव सन्तम्।
सर्वानर्थसंयोगवियोगलक्षणा
हीयमवस्था योगिनः। एतस्यां
ह्यवस्थायामविद्याध्यारोपणवर्जितस्वरूपप्रतिष्ठ आत्मा। स्थिराम्
इन्द्रियधारणां स्थिरामचलाम्
इन्द्रियधारणां वाह्यान्तःकरणानां
धारणमित्यर्थः।

अप्रमत्तः प्रमादवर्जितः समाधानं प्रति नित्यं यत्नवांस्तदा
तिसन्काले यदैव प्रवृत्तयोगो
भवतीति सामध्यदिवगम्यते।
न हि बुद्धचादिचेष्टाभावे प्रमादसंभवोऽस्ति । तसात्प्रागेव
बुद्धचादिचेष्टोपरमादप्रमादो
विधीयते। अथवा यदैवेन्द्रियाणां
स्थिरा धारणा तदानीमेव
निरङ्कशमप्रमत्त्वमित्यतः

उस ऐसी अवस्थाको ही—जो वास्तवमें वियोग ही है—योग मानते हैं, क्योंकि योगीकी यह अवस्था सब प्रकारके अनर्थसंयोगकी वियोगरूपा है। इस अवस्थामें ही आत्मा अपने अविद्यादि आरोपसे रहित स्वरूपमें स्थित रहता है। [उस अवस्थाको हीं] स्थिर इन्द्रियधारणा कहते हैं—स्थिर अर्थात् अचछ इन्द्रियधारणा यानी बाग्र और आन्तरिक करणोंको धारण करना।

तत्र—उस समंय साधक पुरुष अप्रमत्त—प्रमादरहित हो जाता है, अर्थात् चित्तसमाधानके प्रति सर्वदा सयत्र रहता है; जिस समय कि वह योगमें प्रवृत्त होता है [उस समय ऐसी स्थिति होती है ]—ऐसा इस वाक्यकी सामर्थ्यसे जाना जाता है, क्योंकि बुद्धि आदिकी चेष्टाका अभाव हो जाने-पर प्रमाद होना सम्भव नहीं है । अतः बुद्धि आदिकी चेष्टाका अभाव होनेसे पूर्व ही अप्रमादका विधान किया जाता है । अथवा जिस समय भी इन्द्रियोंकी धारणा स्थिर होती है उसी समय निरङ्कुश अप्रमत्तव होता

अभिधीयतेऽत्रमत्तस्तदाभवतीति।
कुतः १ योगो हि यसात्
प्रभवाप्ययौ उपजनापायधर्मक
इत्यर्थोऽतोऽपायपरिहारायाप्रमादः
कर्तव्य इत्यभिप्रायः ॥ ११ ॥

है; इसीलिये 'उस समय अप्रमत्त हो जाता है' ऐसा कहा है। ऐसी बात क्यों है ? क्योंकि योग ही प्रभव और अप्यय यानी उत्पत्ति और लयरूप धर्मवाटा है; अतः तात्पर्य यह है कि अपाय (लय) की निच्चित्तके लिये प्रमादका अभाव करना चाहिये॥ ११॥

\*\*\*\*\*\*\*

बुद्धचादिचेष्टाविषयं चेद ब्रह्मेदं तदिति विशेषतो गृह्येत बुद्धचा-द्यपरमे च ग्रहणकारणाभावात अनुपलभ्यमानं नास्त्येव ब्रह्म । यद्धि करणगोचरं तदस्तीति प्रसिद्धं लोके विपरीतं चासद इत्यतश्चानर्थको योगः । अनुप-लभ्यमानत्वाद्वा नास्तीत्यपलब्ध-व्यं ब्रह्मेत्येवं प्राप्त इदम्रच्यते-सत्यम्,

कठो॰ ६-

यदि ब्रह्म वृद्धि आदिकी चेष्टाका विषय होता तो 'यह वह [ ब्रह्म ] है' इस प्रकार विशेषरूपसे प्रहण किया जा सकता था; किन्त वद्धि आदिके निवृत्त हो जानेपर तो उसे प्रहण करनेके कारणका अभाव हो जानेसे उपरुब्ध न होनेवाला वह ब्रह्म वस्तुतः है ही नहीं। छोकमें जो वस्तु इन्द्रिय-गोचर होती है वही 'है' इस प्रकार प्रसिद्ध होती है और इसके विपरीत [ इन्द्रियगोचर न होनेवाली ] वस्तु 'असत' कही जाती है, अतः योग व्यर्थ है। अथवा उपलब्ध होनेवाला न होनेसे ब्रह्म 'नहीं है' इस प्रकार जानना चाहिये--ऐसा प्राप्त होनेपर यह कहा जाता है-ठीक है.

### आत्मोपलन्धिका साधन सद्वुद्धि ही है

## नैव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चक्षुषा । अस्तीति बुवतोऽन्यत्र कथं तदुपलभ्यते ॥१२॥

वह आत्मा न तो वाणीसे, न मनसे और न नेत्रसे ही प्राप्त किया जा सकता है; वह 'है' ऐसा कहनेवाटोंसे अन्यत्र (भिन्न पुरुषोंको) किस प्रकार उपटब्ध हो सकता है ?॥ १२॥

नैव वाचा न मनसा चक्षुपा नान्यैरपीन्द्रियैः प्राप्तुं शक्यत इत्यर्थः । तथापि सर्वविशेष-रहितोऽपि जगतो मूलम् इत्यवगतत्वाद स्त्येव प्रविलापनस्य अस्तित्वनिष्ठत्वात्। तथा हीदं कार्यं स्रक्ष्मतार-तम्यपारम्पर्येणानुगम्यमानं सद्-बुद्धिनिष्ठामेवावगमयति। यदापि विषयप्रविलापनेन प्रविलाप्य-माना बुद्धिस्तदापि सा सत्प्रत्यय-गर्भैव विलीयते । बुद्धिहिं नः प्रमाणं सदसतोर्याथात्म्यावगमे।

तात्पर्य यह कि वह ब्रह्म न तो वाणीसे, न मनसे, न नेत्रसे और न अन्य इन्द्रियोंसे ही प्राप्त किया जा सकता है। तथापि सर्वविशेषरहित होनेपर भी 'वह जगत्का मूल है' इस प्रकार ज्ञात होनेके कारण वह है ही, क्योंकि कार्यका किसी अस्तित्वके आश्रयसे ही हो सकता है। इसी प्रकार सूक्ष्मताकी तारतम्यपरम्परासे अनुगत होनेवाला यह सम्पूर्ण कार्यवर्ग भी सद्बुद्धि-निष्टाको ही सूचित करता है। जिस समय विषयका विखय करते हुए बुद्धिका विलय किया जाता है उस समय भी वह सद्वृत्तिगर्भिता हुई ही छीन होती है। तथा सत् और असत्का यथार्थ स्वरूप जाननेमें तो हमारे छिये बुद्धि ही प्रमाग है।

मूलं चेजगतो न स्याद्सद्-न्वितमेशेदं कार्यमसदित्येवं गृह्येत न त्वेतदस्ति सत्सदित्येव तु गृह्यतेः यथा मृदादिकार्यं घटादि मृदाद्यन्वितम् । तसाञ्जगतो मुलमात्मास्तीत्येचोपलब्धव्यः कसात् ? अस्तीति ब्रुवतोऽस्तित्व-आगमार्थानुसारिणः वादिन अइधानादन्यत्र नास्तिकवादिनि नास्ति जगतो मूलमात्मा निर-न्वयमेवेदं कार्यमभावान्तं प्रवि-लीयत इति मन्यमाने विपरीत-दर्शिनि कथं तद्ब्रह्म तत्त्वत उपलभ्यते न कथञ्चनोपलभ्यत इत्यर्थः ॥ १२ ॥

यदि जगत्का कोई मूछ न होता तो यह सम्पूर्ण कार्यवर्ग असन्मय ही होनेके कारण 'असत् है' इस प्रकार प्रहण किया जाता । किन्तु ऐसी वात नहीं है; यह जगत् तो 'है-है' इस प्रकार ही ग्रहण किया जाता है, जिस प्रकार कि मृत्तिका आदिके कार्य घट आदि अपने कारण] मृत्तिका आदिसे समन्वित ही गृहीत होते हैं। अतः जगत्का म्ल आत्मा 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध किया जाना चाहिये। क्यों १ क्योंकि आत्मा 'है' इस प्रकार कहनेवाले शास्त्रार्थानुसारी श्रद्धाल आस्तिक पुरुषोंसे भिन्न नास्तिकवादियोंको. जो ऐसा मानते हैं कि 'जगत्कां मूल आत्मा नहीं है, जिसका अभाव ही अन्तिम परिणाम है ऐसा यह कार्यवर्ग कारणसे अनन्वित हुआ ही लीन हो जाता है'-ऐसे उन विपरीतदर्शियोंको वह ब्रह्म किस प्रकार तत्त्वतः उपलब्ध हो सकता है ? अर्थात् किसी प्रकार उपलब्ध नहीं हो सकता ॥ १२ ॥

तसादपोद्यासद्वादिपक्षम् आसुरम्—

अतः असद्वादियोंके आसुरी पक्षका निराकरण कर—

#### अस्तीत्येवोपलब्धव्यस्तत्त्वभावेन चोभयोः। अस्तीत्येवोपलब्धस्य तत्त्वभावः प्रसीदति ॥ १३॥

वह आग्मा 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध किया जाना चाहिये तथा उसे तत्त्वभावसे भी जानना चाहिये । इन दोनों प्रकारकी उपलिधयोंमेंसे जिसे 'है' इस प्रकारको उपलब्धि हो गयी है तत्त्वभाव उसके अभिमुख हो जाता है ॥ १३॥

अस्तीत्येवात्मोपलब्धब्यः

सत्कार्यो बुद्रचाद्युपाधिः। यदा तु तद्रहितोऽविक्रिय आत्मा कार्यं कारणव्यतिरेकेण नास्ति ''वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्" ( छा० उ० ६।१।४) इति श्रुतेस्तदा यस निरुपाधिकस्थालिङ्गस्य सदसदा-दिप्रत्ययविषयत्ववर्जितस्यात्मनः तत्त्वभावो भवति तेन च रूपेण आत्मोपलब्धव्य इत्यंनुवर्तते । तत्राप्युभयोः सोपाधिकनिरु-पाधिकयोरस्तित्वतत्त्वभावयोः-

बुद्धि आदि जिसकी उपाधि हैं तथा जिसका सत्त्व उसके कार्य-वर्गमें अनुगत है उस आत्माको 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध करना चाहिये। जिस समय आत्मा उस बुद्धि आदि उपाधिसे रहित और निर्विकार जाना जाता है तथा कार्यवर्ग ''विकार वाणीका विलास और नाममात्र है, केवल मृत्तिका ही सत्य है" इस श्रुतिके अनुसार अपने कारणसे भिन्न नहीं है-ऐसा निश्चित होता है उस समय जिस निरुपाधिक अहिंग और सत्-असत् आदि प्रतीतिके विषयत्वसे रहित आत्माका तत्त्वभाव होता है उस तत्त्वस्वरूपसे ही आत्माको उपरुब्ध चाहिये—इस प्रकार यहाँ 'उप-लम्भन्य' पदकी अनुवृत्ति की जाती है।

सोपाधिक अस्तित्व और निरु-पाविक तत्त्वभाव इन दोनोंमेंसे---

निर्धारणार्था पष्टी--पूर्वमस्तीत्ये-वोपलब्धस्थात्मनः सत्कार्योपाधि-कतास्तित्वप्रत्ययेनोपलव्धस्य इत्यर्थः पश्चात्प्रत्यस्तमित-सर्गोपाधिरूप आत्मनस्तत्त्वभावो विदिताविदिताभ्यामन्योऽद्वयख-भावो ''नेति नेति" (वृ०उ० २। ३।६,३।९।२६) इति ''अस्थूलमनण्वहस्वम्'' ( वृ० उ०३।८।८) ''अदृश्येऽनात्म्ये-ऽनिरुक्तेऽनिलयने" (तै॰्उ० २। ७।१) इत्यादिश्रुतिनिर्दिष्टः प्रसीद्त्यभिम्रुखीभवति आत्म-प्रकाशनाय पूर्वमस्तीत्युपलब्ध-वत इत्येतत् ॥ १३ ॥

यहाँ 'उभयोः' इस पदमें पष्टी निर्घारणके लिये है-पहले तो 'है' इस प्रकार उपलब्ध हुए आत्माका अर्थात् सत्कार्यरूप उपाधिके किये हुए अस्तित्व-प्रत्ययसे उपलब्ध हुए आत्माका और फिर जिसकी सम्पूर्ण उपाधि निवृत्त हो गयी है और जो ज्ञात एवं अज्ञातसे भिन्न अद्वितीयस्ररूप है, उस ''नेति-नेतिं" ''अस्थूल-मनण्यहरस्वम्" "अदृश्येऽनातम्येऽ-निरुक्तेऽनिल्यने" इत्यादि श्रुतियोंसे निर्दिष्ट आत्माका तत्त्वभाव 'प्रसीद्ति'-अभिमुख होता है अर्थात् जिसे पहले 'है' इस प्रकार आत्माकी उपलब्धि हो गयी है उसे अपना खरूप प्रकट करनेके छिये वह तत्त्वभाव अभि-मुख प्रकाशित होता है] ॥ १३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

अमर कब होता है ?

एवं परमार्थदिशैंनोः— । इस प्रकार परमार्थदर्शिकी— यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समञ्जूते ॥ १४॥

१. 'यह (स्थूल) नहीं है, यह (स्क्म) नहीं है।'

२. 'अस्थूल, अस्क्ष्म, अहस्व ।'

३. 'अदृदय ( इन्द्रियोंके अविषय) में, अनात्म्य (अहंता-ममताहीन)में, अनिर्वचनीयमें, अनिलयन (आधाररहित ) में ।'

जिस समय सम्पूर्ण कामनाएँ, जो कि इसके हृदयमें आश्रय करके रहती हैं, छूट जाती हैं उस समय वह मर्त्य (मरणधर्मा) अमर हो जाता है और इस शरीरसे ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है ॥ १४॥

यदा यसिन्काले सर्वे कामाः कामयितव्यस्थान्यस्था-कामत्यागेन भावात्त्रमुच्यन्ते विशी-अमृत्त्वम् र्यन्ते येऽस्य प्राक्प्रति-बोधादिदुषो हृदि बुद्धौ श्रिता आश्रिताः वुद्धिहिं कामानामाश्रयो नात्मा ''कामः संकल्पः'' ( वृ० उ० १ ५ | ३ ) इत्यादिश्रुत्यन्तराच । अथ तदा मर्त्यः प्राक्प्रवोधात आसीत्स प्रबोधोत्तरकालमविद्या-कामकर्मलक्षणस्य मृत्योर्वि-नाशादमृतो भवति । गमनप्र-योजकस्य मृत्योर्विनाशाद्गमनानु-पपत्तेरत्रेहैव प्रदीपनिर्वाणवत्सर्व-वन्धनोपशंमाद्ब्रह्म समश्रुते ब्रह्मैव भवतीत्यर्थः ॥ १४ ॥

जन-जिस समय सम्पूर्ण काम-नाएँ कामनायोग्य अन्य पदार्थका अभाव होनेके कारण छूट जाती हैं—छिन-भिन्न हो जाती हैं, जो कि बोध होनेसे पूर्व इस विद्वान्के हृदय—बुद्धिमें आश्रित रहती हैं— क्योंकि बुद्धि ही कामनाओंका आश्रय है, आत्मा नहीं; जैसा कि "कामना, संकल्प [और संशय—ये सत्र मन ही हैं]" इत्यादि एक दूसरी श्रुतिसे भी सिद्ध होता है।

तत्र फिर जो आत्मसाक्षात्कारसे
पूर्व मरणधर्मा था वह जीव आत्मज्ञान होनेके अनन्तर अविद्या, कामना
और कर्मरूप मृत्युका नाश हो
जानेसे अमर हो जाता है।
परलोकमें गमन करानेवाले मृत्युका
विनाश हो जानेसे वहाँ जाना सम्भव
न होनेके कारण वह इस लोकमें
ही दीपनिर्वाणके समान सम्पूर्ण
वन्धनोंके नष्ट हो जानेसे ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है, अर्थात्
ब्रह्म ही हो जाता है।। १४।।

कदा पुनः कामानां मूलतो विनाश इत्युच्यते-

परन्तु कामनाओंका समूल नाश कत्र होता है ? इसपर कहते हैं—

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते हृदयस्येह ग्रन्थयः। अथ मत्योऽमृतो भवत्येतावद्यगुशासनम्॥१५॥

जिस समय इस जीवनमें ही इसके हृदयकी सम्पूर्ण ग्रन्थियोंका छेदन हो जाता है उस समय यह मरणधर्मा अमर हो जाता है। वस सम्पूर्ण वेदान्तोंका इतना ही आदेश है॥ १५॥

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते भेदम् उपयान्ति विनश्यन्ति एवा गृतत्वम् हदयस्य युद्धेरिह जीवत एव ग्रन्थयो ग्रन्थिवद् दृढवन्धनरूपा अविद्याप्रत्यया इत्यर्थः अहमिदं शरीरं ममेदं धनं सुखी दुःखी चाहम् इत्येवमादिलक्षणास्तद्विपरीतब्रह्मा-त्मप्रत्ययोपजननाद्व्रह्मैवाहमसि असंसारीति विनष्टेष्वविद्या-ग्रन्थिषु तिनिमित्ताः कामा मूलतो विनश्यन्ति । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्येतावद्वचे तावदेवैतावन्मात्रं नाधिकमस्तीत्याशङ्का कर्तव्या-

जिस समय यहाँ---जीवित रहते हुए ही इसके हृदयकी-बुद्धिकी सम्पूर्ण प्रनिथयाँ अर्थात् बन्धनरूप अविद्याजनित प्रतोतियाँ छिन्न-भिन्न होती-भेद-को प्राप्त होती अर्थात् नष्ट हो जाती हैं-- 'मैं यह शरीर हूँ, यह मेरा धन है, मैं सुखी हूँ, मैं दुखी हूँ' इत्यादि प्रकारके अनुभव अविद्या-प्रत्यय हैं; उसके विपर्गत ब्रह्मात्मभावके अनुभवकी उत्पत्तिसे 'मैं असंसारी ब्रह्म ही हूँ' ऐसे वोधद्वारा अविद्यारूप प्रन्थियोंके नष्ट हो जानेपर उसके निमित्तसे हुई कामनाएँ सम्ल नष्ट हो जाती हैं। तब वह मर्त्य (मरणधर्मा जीव) अमर हो जाता है। वस इतना ही सम्पूर्ण वेदान्तोंका अनुशासन-आदेश है; इससे अधिक कुछ और

अनुशासनमनुशिष्टिरुपदेशः। सर्व- है ऐसी आशङ्का नहीं करनी चाहिये। यहाँ 'सर्ववेदान्तानाम्' वेदान्तानामिति वाश्यशेषः ।१५॥ यह वाश्यशेष है ॥ १५॥

निरस्ताशेषविशेषव्यापि-ब्रह्मात्मप्रतिपत्त्या प्रभिन्नसमस्ता-विद्यादिग्रन्थेजींवत एव ब्रह्मभूतस्य विदुषो न गतिविंद्यत इत्युक्तमत्र ब्रह्म समश्रुत इत्युक्तत्वात् । "न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति" ( वृ० उ० ४ । ४।६) इति श्रुत्यन्तराच। ये पुनर्मन्दब्रह्मविदो विद्या-न्तरशीलिनश्च ब्रह्मलोकभाजो ये च तद्विपरीताः संसारभाजः तेषामेव गतिविशेष उच्यते—

जिसमें सम्पूर्ण विशेषणोंका अभाव है उस सर्वत्यापक ब्रह्मको ही अपने आत्मखरूपसे कारण जिसकी अविद्या **टेनेके** आदि समस्त प्रन्थियाँ टूट गयी हैं और जो जीवितावस्थामें ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो गया है उस त्रिद्वान्का कहीं गमन नहीं होता-ऐसा पहले कहा गया, क्योंकि चौदहवें मन्त्रमें ] 'इस शरीरमें ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है'--ऐसा कहा है। "उसके प्राण उत्क्रमण नहीं करते वह ब्रह्मरूप हुआ ही ब्रह्ममें लीन हो जाता है" इस एक दूसरी श्रुतिसे भी यही निश्चय होता है।

किन्तु जो मन्द ब्रह्मज्ञानी और अन्य विद्या (उपासना) का परिशीलन करनेवाले ब्रह्मलोक-प्राप्तिके अधिकारी हैं अथवा जो उनसे विपरीत [जन्म-मरणरूप] संसारको ही प्राप्त होनेवाले हैं, उन्होंकी किसी गतिविशेषका वर्णन यहाँ प्रकरणप्राप्त ब्रह्मविद्याके उत्कृष्ट फलकी स्तुतिके लिये किया जाता है। किं चान्यदिमिविद्या पृष्टा

प्रत्युक्ता च । तस्याश्च फलप्राप्ति-

प्रकारो वक्तव्य इति मन्त्रारम्भः।

तत्र—

इसके सिवा निचकेताके पूछने-पर यमराजने पहले अग्निविद्याका भी वर्णन किया था; उस अग्नि-विद्याके फलकी प्राप्तिका प्रकार भी बतलाना है ही। इसी अभिप्रायसे इस मन्त्रका आरम्भ किया जाता है। वहाँ [कहना यह है कि—]

शतं चैका च हृद्यस्य नाड्य-स्तासां मूर्धानमभिनिःसृतैका। तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति

विष्वङ्ङन्या उत्क्रमणे भवन्ति ॥ १६॥

इस हृदयकी एक सौ एक नाडियाँ हैं; उनमेंसे एक मूर्थाका भेदन करके बाहरको निकली हुई है। उसके द्वारा ऊर्ध्व—ऊपरकी ओर गमन करनेवाला पुरुष अमरत्वको प्राप्त होता है। शेष विभिन्न गतियुक्त नाडियाँ उत्क्रमण (प्राणोत्सर्ग) की हेतु होती हैं॥ १६॥

शतं च शतसंख्याका एका
च सुषुम्ना नाम पुरुष
खुम्नामेदेन
अम्तत्वम् स्य हृद्याद्विनिःसृता
नाड्यः शिरास्तासां
मध्ये मुर्धानं भिन्वाभिनिःसृता
निर्गता सुषुम्ना नाम। तयान्तकाले हृद्य आत्मानं वशीकृत्य
योजयेत्।

तया नाड्योर्ध्वमुपर्यायन्

गच्छनादित्यद्वारेणामृतत्वममरण-

पुरुषके हृदयसे सौ अन्य और सुषुम्ना नामकी एक—इस प्रकार [एक सौ एक ] नाडियाँ—शिराएँ निकली हैं । उनमें सुषुम्ना नाम्नी नाडी मस्तकका मेदन करके बाहर निकल गयी है । अन्तकालमें उसके द्वारा आत्माको अपने हृदयदेशमें वशीभूत करके समाहित करे।

उस नाडीके द्वारा ऊर्ध्व—ऊपर-की ओर जानेवाला जीव सूर्यमार्गसे अमृतत्व—आपेक्षिक अमरणधर्मत्व- धर्मत्वमापेक्षिकम् । "आभूतसं-प्रवं स्थानममृतत्वं विभाव्यते" (वि० पु०२ । ८ । ९७) इति समृतेः । ब्रह्मणा वा सह कालान्तरेण मुख्यममृतत्वमेति सुक्त्वा भोगाननुपमान्ब्रह्मलोक-गतान् । विष्वङ्नानाविधगतयः अन्या नाड्य उत्क्रमणे निमित्तं भवन्ति संसारप्रतिपत्त्यर्था एव भवन्तीत्यर्थः ॥ १६ ॥

को प्राप्त हो जाता है, जैसा कि
"सम्पूर्ण भूतोंके क्षयपर्यन्त रहनेवाला स्थान अमृतत्व कहलाता है"
इस स्मृतिसे प्रमाणित होता है।
अथवा [ यह भी तात्पर्य हो सकता
है कि ] कालान्तरमें ब्रह्माके साथ
ब्रह्मलोकके अनुपम भोगोंको भोगकर
मुख्य अमृतन्वको प्राप्त करता है।
इसके सिवा जिनकी गित विविध
भाँतिकी हैं ऐसी अन्य सब नाडियाँ
प्राणप्रयाणकी हेतु होती हैं, अर्थात्
वे संसारप्राप्तिके लिये ही होती
हैं॥ १६॥

\*\*\*\*\*\*\*

इदानीं सर्ववल्ल्यर्थोपसंहा- | रार्थमाह—

अन्न सम्पूर्ण विल्लयोंके अर्थका उपसंहार करनेके लिये कहते हैं—

उपसंहार

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा

सदा जनानां हृदये संनिविष्टः। तं स्वाच्छरीरात्प्रवृहेन्मुझादिवेषीकां धैयेंण। तं विद्याच्छुक्रममृतं तं विद्याच्छुक्रममृतमिति॥१७॥

अङ्ग्रष्टमात्र पुरुष, जो अन्तरात्मा है सर्वदा जीवोंके हृदयदेशमें स्थित है। मूँजसे सीकंके समान उसे धैर्यपूर्वक अपने शरीरसे बाहर निकाले [अर्थात् शरीरसे पृथक् करके अनुभव करे]। उसे शुक्र (शुद्ध) और अमृतरूप समझे, उसे शुक्र और अमृतरूप समझे। १७॥

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुपोऽन्तरा-त्मा सदा जनानां सम्बन्धिन हृदये संनिविष्टो यथाच्याख्यातः **स्वादात्मीयाच्छरीरात्प्रवृहेत** उग्रच्छेक्गिष्कर्षेत्पृथ<mark>ककुर्यादि</mark>त्यर्थः। मुञ्जादिव किमिवेत्युच्यते इपीकामन्तस्थां धैर्येणाप्रमादेन । तं शरीरान्निष्कृष्टं चिन्मात्रं विद्या-यथोक्तं द्विजानीयाच्छुक्रममृतं ब्रह्मेति । द्विर्वचनमुपनिपत्परि-समाप्त्यर्थमितिशब्दश्च ॥१७॥ \*\*\*\*\*\*\*\*

अङ्गुष्ठमात्र पुरुष, जिसकी व्याख्या पहले (क० उ० २ । १ । १२-१३ में ) की जा चुकी है और जो जीवोंके हृदयमें स्थित उनका अन्तरात्मा है उसे अपने शरीरसे वाहर करे-जपर नियन्त्रित करे-निकाले अर्थात् शरीरसे पृथक् करे। किस प्रकार पृथक करे ? इसपर कहते हैं-धैर्य अर्थात् अप्रमादपूर्वक इस प्रकार अलग करे जैसे मूँ जसे उसके भीतर रहनेवाली सींक की जाती है। शरीरसे पृथक किये हुए उस ( अङ्गप्टमात्र पुरुष ) को ही पूर्वीक चिन्मात्र विशुद्ध और अमृतमय ब्रह्म जाने । यहाँ 'तं विद्याच्छुक्रममृतम्' इस पदकी द्विरुक्ति और 'इति' शन्द उपनिषद्की समाप्तिके लिये हैं॥ १७॥

विद्यास्तुत्यर्थोऽयमाख्यायि-कार्थोपसंहारोऽधुनोच्यते–

अब विद्याकी स्तुतिके लिये यह आख्यायिकाके अर्थका उपसंहार कहा. जाता है—

मृत्युप्रोक्तां निचकेतोऽथ लब्ध्वा विद्यामेतां योगविधिं च कृत्सम् । ब्रह्मप्राप्तो विरजोऽभूद्विमृत्यु-रन्योऽप्येवं यो विद्ध्यात्ममेव ॥ १८॥ मृत्युकी कही हुई इस विद्या और सम्पूर्ण योगविधिको पाकर निचकेता ब्रह्मभावको प्राप्त, विरज (धर्माधर्मशून्य) और मृत्युहीन हो गया। दूसरा भी जो कोई अध्यात्म-तत्त्वको इस प्रकार जानेगा वह भी वैसा ही हो जायगा।। १८॥

मृत्युप्रोक्तां यथोक्तामेतां व्रक्षित्रं योगिविधि च कृत्स्रं समस्तं सोपकरणं सफलिमत्ये-तत्; नचिकेता वरप्रदानात् मृत्योर्लब्ध्या प्राप्येत्यर्थः—िकम् ? व्रक्षप्रसारोऽभून्मुक्तोऽभवदित्यर्थः। कथम् ? विद्याप्राप्त्या विरजो विगतधर्माधर्मो विमृत्युर्विगत-कामाविद्यश्च सन्पूर्वमित्यर्थः।

न केवलं नचिकेता एव अन्योऽपि नचिकेतोवदात्मविद् अध्यात्ममेत्र निरुपचरितं प्रत्यक्-खरूपं प्राप्य तत्त्वमेवेत्यभि-प्रायः, नान्यद्रूपमप्रत्यग्रूपम् । तदेवमध्यात्ममेवम्रक्तप्रकारेण वेद विजानातीत्येवंवित्सोऽपिविरजः मृत्युकी कही हुई इस पूर्वोक्त ब्रह्मविद्या और कृत्स्व—सम्पूर्ण योग-विधिको, उसके साधन और फलके सिहत, वरप्रदानके कारण मृत्युसे प्राप्त कर नचिकेता, क्या हो गया ? [इसपर कहते हैं] ब्रह्मभावको प्राप्त हो गया, अर्थात् मुक्त हो गया । सो किस प्रकार ? [इसपर कहते हैं—] विद्याकी प्राप्तिद्वारा पहले विरज— धर्माधर्मसे रिहत और विमृत्यु— काम और अविद्यासे रिहत होकर [मुक्त हो गया ] ऐसा इसका तात्पर्य है ।

केत्रल निकेता ही नहीं, विक निकेताके समान जो दूसरा भी आत्मज्ञानी है अर्थात् जो अपने देहादिके अधिष्ठाता उपचारश्र्न्य प्रत्यक्षरूपको—यही तत्त्व है, अन्य अप्रत्यक्षरूप नहीं—ऐसा जानता हैं, जो उक्त प्रकारसे अपने उसी अध्यात्मरूपको जानता हैं अर्थात् जो उसी प्रकार जाननेवाला हैं वह भी विरज (धर्माधर्मसे

सन्ब्रह्मप्राप्त्या विमृत्युर्भवतीति

वाक्यशेषः ॥ १८ ॥

रहित ) होकर ब्रह्मप्राप्तिद्वारा मृत्यु-हीन हो जाता है— वह वाक्य-रोष है ॥ १८॥

शिष्याचार्ययोः प्रमादकृता-न्यायेन विद्याग्रहणप्रतिपादन-निमित्तदोषप्रशमनार्थेयं शान्तिः उच्यते-

अत्र शिष्य और आचार्यके प्रमादकृत अन्यायसे विद्याके प्रहण और प्रतिपादनमें होनेवाले दोषोंकी निवृत्तिके लिये यह शान्ति कही जाती है—

शान्तिपाठ

ॐ सह नाववतु । सह नौ भुनक्तु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्व नावधीतमस्तु मा विद्विषावहै ॥ १६॥ ॐ श्वान्तिः ! श्वान्तिः !!!

परमात्मा हम [आचार्य और शिष्य] दोनोंकी साय-साथ रक्षा करें । हमारा साथ-साथ पालन करें । हम साथ-साथ विद्यासम्बन्धी सामर्थ्य प्राप्त करें । हमारा अध्ययन किया हुआ तेजस्ती हो । हम द्वेष न करें ॥१९॥

सह नावावामवतु पालयतु
विद्यास्वरूपप्रकाशनेन । कः ?
स एव परमेश्वर उपनिषदप्रकाशितः । किं च सह नौ भ्रनकु
तत्फलप्रकाशनेन नौ पालयतु ।
सहैवावां विद्याकृतं वीर्यं सामर्थ्यं
करवावहै निष्पादयावहै । किं

विद्याके खरूपका प्रकाशन कर हम दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करें। कौन [रक्षा करें? इसपर कहते हैं—] वह उपनिष-य्रकाशित परमेश्वर ही [हमारी रक्षा करें]। तथा उसके फलको प्रकाशित कर वह हम दोनोंका साथ-साथ पालन करें। हम अपने विद्याकृत वीर्य—सामर्थ्यको साथ-साथ ही सम्पादित करें—प्राप्त करें। और

च तेजिस्वनो तेजिस्वनोरावयोर्यद्धीतं तत्स्वधीतमस्तु । अथवा
तेजिस्व नावावाभ्यां यद्धीतं तद्तीय तेजिस्व वीर्यवदस्तु अत्यन्त तेजस्व हम शिष्य औ त्रिक्षे न करें अव्यानम्यां प्रमादकृतान्यायाच्ययनाध्यापनदोषनिमित्तं द्वेषं सर्वदोषोपश्यमनार्थमित्योमिति १९ हत्योम् ॥१९॥

हम तेजिस्तियोंका जो अध्ययन किया हुआ है वह सुपिठत हो। अथवा तेजस्ती हो अर्थात् हमछोगों-का जो अध्ययन किया हुआ है वह अत्यन्त तेजस्ती यानी वीर्यवान् हो। हम शिष्य और आचार्य परस्पर विद्वेप न करें अर्थात् हम प्रमादकृत अन्यायसे अध्ययन और अध्यापनमें हुए दोपोंके कारण परस्पर एक दूसरेसे द्वेप न करें। 'शान्तिः शान्तिः' शन्दका तीन वार उच्चारण [आध्यात्मिकादि ] सम्पूर्ण दोपोंकी शान्तिके लिये किया गया है।

\*\*\*\*\*\*\*\*

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवतपूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये द्वितीयाध्याये तृतीया वल्ली समाप्ता ॥३॥ (६)

इति कठोपनिषदि द्वितीयोऽध्यायः समाप्तः ॥ २ ॥



श्रीहरिः

## मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

### -·1>+3e e⊱+<1·-

| सन्त्रप्रतीकानि         |       | अ० | व०  | मं॰ | पृ    |
|-------------------------|-------|----|-----|-----|-------|
| अग्निर्यथैको भुवनम्     | •••   | २  | २   | 9   | १२५   |
| अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषः   | •••   | २  | १   | १२  | १०९   |
| ,, ,,                   | •••   | 7, | "   | १३  | ११०   |
| "                       | •••   | "  | ş   | १७  | १६०   |
| अजीर्यताममृतानाम्       | •••   | १  | १   | 26  | ३५    |
| अणोरणीयान्महतः          | •••   | १  | २   | २०  | ६३    |
| अनुपरय यथा पूर्वे       | •••   | १  | 8   | ६   | 88    |
| अन्यच्छे योऽन्यत्       | •••   | १  | २   | १   | 38    |
| अन्यत्र धर्मादन्यत्र    | •••   | १  | २   | १४  | ५७    |
| अरण्योर्निहितः          | •••   | २  | १   | 6   | १०५   |
| अविद्यायामन्तरे         | •••   | १  | २   | ų   | 88    |
| अव्यक्ताचु परः          | •••   | २  | ą   | 6   | १४६   |
| अशब्दमस्पर्शम्          | • • • | १  | ३   | १५  | 90    |
| अशरीर ५ शरीरेषु         | •••   | १  | २   | २२  | ६७    |
| अस्तीत्येयोपलब्धव्यः    | •••   | २  | ą   | १३  | १५४   |
| अस्य विस्नंसमानस्य      | •••   | २  | ₹ _ | 8   | १२०   |
| आत्मान                  | • • • | १  | ३   | ş   | ७५    |
| आशापतीक्षे संगतम्       | •••   | १  | *   | 6   | ₹₹    |
| आसीनो दूरं वर्जात       | •••   | ?  | २   | २१  | ६५    |
| इन्द्रियाणां पृथग्भावम् | •••   | २  | ą   | ६   | 888   |
| इन्द्रियाणि हयानाहुः    | •••   | 8  | ą   | 8   | ७६    |
| इन्द्रियेभ्यः परं मनः   | •••   | २  | ₹   | O   | १४६   |
| इन्द्रियेभ्यः पराः      | •••   | 8  | ३   | १०  | 28    |
| इह चेदशकद्वोद्धम्       | •••   | २  | ₹   | ¥   | १४२   |
| उत्तिष्ठत जायत          | •••   | १  | ₹   | १४  | 66    |
| ॐ उदान्ह वै याजश्रवसः   | •••   | १  | 8   | 8   | Ę     |
| ऊर्ध्वे प्राणमुन्नयति   | •••   | २  | २   | ş   | 886.1 |
| ऊर्ध्वमूलोऽवाक्शाखः     | •••   | 7  | ą   | 8   | १३६   |
|                         |       |    |     |     |       |

| मन्त्रप्रतोकानि             |         | अ०  | व०       | मं ० |      |
|-----------------------------|---------|-----|----------|------|------|
| ऋतं पियन्तौ सुकृतस          | य       | 8   | ą        | 8    | So   |
| एको वशी सर्वभूतान्त         |         | २   | 2        | 85   | ७२   |
| एतच्छत्वा संपरिगृह्य        |         | 8   | <b>ર</b> | 83   | १२९  |
| ्र<br>एतत्तुल्यं यदि मन्यसे | • • • • | १   | . 8      |      | ५६   |
| एतदालम्यन ९ श्रेष्ठम्       | • • • • | 8   | 7        | 78   | 3 8  |
| एतद्वये वाक्षरं ब्रह्म      | •••     | 8   | 7        | १७   | ५९   |
| एष तेऽग्निर्निकेतः          | •••     | ,   | 8        | १६   | ५९   |
| एष सर्वेषु भूतेषु           | •••     | 8   | ۲<br>۶   | १९   | रृष् |
| कामस्याप्तिं जगतः           | *       | 8   | ٠<br>٦   | १२   | 58   |
| जानाम्यह्र्श्योवधिः         |         | . 8 |          | 88   | ५३   |
| त ए ह कुमार एसन्तम्         |         | 8.  | २<br>१   | १०   | ५२   |
| तदेतदिति मन्यन्ते           | •••     | 2   |          | २    | G    |
| तमब्रवीत्प्रीयमाणः          | •••     | 8   | २        | १४   | १३२  |
| तं दुर्देशे गूढम्           |         |     | 8        | १६   | २१   |
| तां योगमिति मन्यन्ते        | •••     | 8   | 2        | १२   | 48   |
| तिस्रो रात्रीर्यदवात्सीः    |         | २   | ₹        | 8 8  | 686. |
| त्रिणाचिकेतस्त्रयम्         | •••     | 8   | 8        | 9    | 88   |
| त्रिणाचिकेतस्त्रिभिः        | •••     | 8   | 8        | १८   | २४   |
| दूरमेते विपरीते             | •••     | 8   | 8        | १७   | २२   |
| देवैरत्रापि विचिकित्सत      |         | १   | ?        | 8    | ४३   |
|                             | म्      | ₹ . | १        | २१   | २८   |
| भ<br>न जायते म्रियते वा     | •••     | 25  | "        | २२   | २९   |
| न तत्र सूर्यों भाति         | • •••   | १   | २        | १८   | ६०   |
| न नरेणावरेण                 | •••     | २   | ٠ २      | १५   | १३३  |
| न प्राणेन नापानेन           | •••     | 8   | २        | 6    | 86   |
| न वित्तेन तर्पणीयः          | •••     | २   | २        | ų    | १२१  |
| न संहशे तिष्ठति             | •••     | 8   | १        | २७   | ३४   |
|                             | •••     | २   | ą        | •    | १४७  |
| न सांपरायः प्रतिभाति        | •••     | 8   | २        | Ę    | ४५   |
| नाचिकेतमुपाख्यानम्          | •••     | 8   | ą        | १६   | ९२   |
| नायमात्मा प्रवचनेन          | •••     | 8   | २        | २३   | ६८   |
| नाविरतो दुश्चरितात्         | •••     | 8   | २        | २४   | ६९   |
| नित्योऽनित्यानाम्           | •••     | . 7 | 2        | १३   | १३१  |
|                             |         |     |          |      |      |

|                          |             | <b>E</b> | व॰  | सं ॰            | 40   |
|--------------------------|-------------|----------|-----|-----------------|------|
| सम्प्रप्रतीकानि          |             | 2        | ą   | १२              | १५२  |
| नैव वाचा न मनसा          |             | 8        | 2   | 9               | 40   |
| नैषा तकेंण मतिः          |             | 2        | 2   | 2               | 90   |
| पराचः कामाननुयन्ति       |             | 2        | 8   | 2               | 48   |
| पराश्चि खानि व्यतृणत्    |             | 2        | 8   | 3               | 6    |
| पीतोदका जग्धतृणा         |             | 2        | 2   | 8               | 888  |
| पुरमेकादशद्वारम्         | -           |          | 8   | १४              | 25   |
| प्र ते ब्रवीमि तदु       |             | 8        | 2   | ų,              | १०   |
| बहूनामेमि प्रथमः         | -           | 8        | 3   | 3               | १४१  |
| भयादस्याग्निस्तपति       |             | 2        | 2   | ११              | 200  |
| मनसैवेदमासव्यम्          | •••         | २        | 3   | ११              | ८२   |
| महतः परमन्यक्तम्         |             | 8        |     | 26              | १६१  |
| मृत्युप्रोक्तां नाचिकेतः | •••         | 2        | 3   | १७              | 93   |
| य इमं परमम्              | •••         | 8        | \$  | 4               | १०२  |
| य इमं मध्वदम्            | •••         | 2        | 8   | 6               | १२४  |
| य एष सुतेषु जागर्ति      | •••         | 2        | 2   | १३              | ८६   |
| यच्छेद्वाब्यनसी          | •••         | 8        | ¥   | 9               | १०६  |
| यतश्चोदेति सूर्यः        | •••         | 2        | 8   | q               | १४३  |
| यथादशें तथा              | •••         | 2        | 3   | 22              | १६   |
| यया पुरस्तान्द्रविता     | •••         |          | 8   |                 | १११  |
| यथोदकं दुगें वृष्टम्     |             | . २      | 8   | १४              | ११२  |
| यथोदकं शुद्धे शुद्धम्    | •••         | 7        | 8   | <b>१५</b><br>१० | १४९  |
| यदा पञ्चावतिष्ठन्ते      | •••         | 2        | 3   |                 | १५७  |
| यदा सर्वे प्रभिचन्ते     | •••         | 2        | 3   | १५              | १५५  |
| यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते   | •••         | २        | 3   | १४              | 180  |
| यदिदं किं च जगत्स        | र्वम्       | 2        | 3   | 3               | १०७  |
| यदेवेंह तदमुत्र          | •••         | . 7      | 8   | १०              |      |
| यस्तु विज्ञानवान्        |             | 2        | 3   | Ę               | 20   |
|                          |             | 2        | 3   | 6               | . 68 |
| भ                        | •••         | 8        | ₹   | 4               | 60   |
| यस्त्वविज्ञानवान्        | •••         | 2        | . 3 | 9               | 90   |
| ग<br>यस्मिन्निदं विचिकि  | व्यक्ति *** | 2        | *   | 28              | ३७   |
|                          |             | 2        | २   | 24              | 90   |
| यस्य ब्रह्म च क्षत्रम    | 5           |          |     |                 |      |

| म <del>न्त्रप्रतोकानि</del>   |     | .00 | व॰ | मं ० | Ao         |
|-------------------------------|-----|-----|----|------|------------|
| यः पूर्वे तपसः                | ••• | 2   | 8  | Ę    | १०३        |
| यः सेतुरीजानानाम्             | ••• | 8   | 3  | 2    | ७४         |
| या प्राणेन संभवति             | ••• | 2   | 2  | O    | 808        |
| येन रूपं रसम्                 | ••• | 2   | 8  | 3    | 99         |
| येयं प्रेते विचिकित्सा        | ••• | 8   | .6 | २०   | २७         |
| ये ये कामा दुर्लभाः           | ••• | 8   | ર  | २५   | 38         |
| योनिमन्ये प्रपद्यन्ते         | ••• | ₹.  | 2  | .0   | १२३        |
| लोकादिमग्निम्                 | ••• | 2   | 8  | १५   | २०         |
| वायुर्ययैको भुवनम्            | ••• | 2   | २  | १०   | १२७        |
| विज्ञानसार्यिर्यस्तु          | ••• | 8   | ₹  | 9    | 60         |
| वैश्वानरः प्रविशति            | ••• | 8   | 8  | 9    | १२         |
| श्रतं चैका च हृदयस्य          | ••• | 2   | ą  | १६   | १५९        |
| शतायुषः पुत्रपौत्रान्         | ••• | 8   | 8  | २३   | 30         |
| श्चान्तसंकल्पः सुमनाः         | ••• | 8   | 8  | १०   | १५         |
| श्रवणायापि बहुभिः             | ••• | 8   | २  | 9    | ४७         |
| श्रेयश्च प्रेयश्च             | ••• | 8   | 7  | २    | 88         |
| श्वोभावा मर्त्यस्य            | ••• | 8   | 8  | २६   | <b>₹</b> ₹ |
| स त्वमग्नि स्वर्थम्           | ••• | 8   | 8  | १३   | 28         |
| स त्वं प्रियान्प्रियरूपा रश्च | ••• | . 8 | 2  | 3    | ४२         |
| सर्वे वेदा यत्पदम्            | ••• | 2   | 2  | १५   | 46         |
| सह नाववतु                     | ••• | 2   | ₹  | 88   | १६३        |
| स होवाच पितरम्                | ••• | 8   | 8  | 8    | 9          |
| सूर्यो यथा सर्वलोकस्य         | ••• | २   | 2  | 88   | १२७        |
| स्वप्नान्तं जागरितान्तम्      | ••• | 2   | 8  | 8    | १०१        |
| स्वर्गे लोके न मयम्           | ••• | 8   | 2  | १२   | १७         |
| हरसः शुचिषद्वसुः              | ••• | 7   | 7  | २    | . ११६      |
| इन्त त इदं प्रवस्थामि         | ••• | 2   | 2  | Ę    | १२२        |
| इन्ता चेन्मन्यते              | ••• | 8   | 2  | 28   | . ६२       |
|                               |     |     |    |      |            |



#### ॥ श्रीहरिः ॥

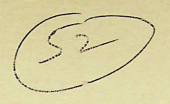
### गीताप्रेस, गोरखपुरसे प्रकाशित विभिन्न गीताएँ

- (१) **श्रीमद्भगवद्गीता-तत्त्व-विवेचनी**—(टीकाकार—श्रीजयदयालजी गोयन्दका) गीता-विषयक २५१५ प्रश्न और उनके उत्तररूपमें विवेचनात्मक टीकाके कई संस्करण—
  - (क) बृहदाकार—मोटे टाइपोंमें। (ग) ग्रन्थाकार—सामान्य संस्करण।
  - (ख) ग्रन्थाकार—विशेष संस्करण। (घ) संस्कृतमें श्लोक, अंग्रेजीमें व्याख्या।
- (२) गीता-साधक-संजीवनी—(टीकाकार—स्वामी श्रीरामसुखदासजी) गीताके मर्मको समझने-हेतु व्याख्यात्मक शैली एवं सरल,सुबोध भाषामें टीका-
  - (क) बृहदाकार—मोटे टाइपोंमें हिन्दी। (ङ) ग्रन्थाकार—गुजराती अनुवाद।
  - (ख) ग्रन्थाकार—विशेष संस्करण हिन्दी। (च) ग्रन्थाकार—अंग्रेजी अनुवाद।
  - (ग) पाकेट साइज—दो खण्डोंमें हिन्दी। (छ) ग्रन्थाकार—वँगला अनुवाद
  - (घ) ग्रन्थाकार—मराठी अनुवाद। (अध्याय १ से १२ तक)।
  - (३) गीता-दर्पण—(स्वामी श्रीरामसुखदासजीद्वारा) गीताके तत्त्वोंपर प्रकाश, लेख, गीता-व्याकरण और छन्द-सम्बन्धी गूढ-विवेचन, सचित्र, सजिल्द। इस पुस्तकका ग्रन्थाकार हिन्दी, मराठी, बँगला तथा गुजराती संस्करण भी उपलब्ध है।
  - (४) गीता-शांकरभाष्य-गीतापर आचार्य शंकरका भाष्य।
  - (५) गीता-माधुर्य— स्वामी श्रीरामसुखदासजीद्वारा सरल प्रश्नोत्तर शैलीमें हिन्दी, तिमल, कन्नड़, मराठी, गुजराती, उर्दू, नेपाली, बँगला, असिमया एवं अंग्रेजी अनुवाद भी उपलब्ध है।
  - (६) गीता-चिन्तन—(ले०—श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार)।
  - (७) श्रीमद्भगवद्गीता-पदच्छेद (मूल, अन्वय, भाषाटीकासहित) हिन्दी, गुजराती, बँगला, मराठी।
  - (८) श्रीमद्भगवद्गीता—(श्लोक, अर्थ तथा प्रत्येक अध्यायके माहात्म्यसहित) हिन्दी, मराठीमें उपलब्ध।
  - (९) श्रीमद्भगवद्गीता—(सटीक) मोटे अक्षरोंमें आकर्षक बहुरंगा आवरणसहित।
- (१०) श्रीमद्भगवद्गीता-केवल भाषा।
- (११) श्रीमद्भगवद्गीता-भाषाटीका गुटका (हिन्दी, अंग्रेजी एवं बँगला)।
- (१२) श्रीपञ्चरत्नगीता—गीता, विष्णुसहस्रनाम, भीष्मस्तवराज, अनुस्मृति, गजेन्द्रमोक्ष (मोटे अक्षरोंमें, केवल मूल पाठ)।
- (१३) गीता मूल विष्णुसहस्रनामसहित—(नित्य-स्तुतिसहित विशेष संस्करण)।
- (१४) गीता रोमन—संस्कृतमें श्लोक, रोमनमें मूल एवं अंग्रेजी अनुवाद।
- (१५) गीता ताबीजी मूल-

(क) माचिस-आकारमें। (ख) सम्पूर्ण गीता एक पन्नेमें।

- (१६) गीता-ज्ञान-प्रवेशिका--गीता-व्याकरणका ज्ञान करानेवाली शोधपरक पुस्तक।
- (१७) गीता-दैनन्दिनी—सम्पूर्ण गीता एवं अनेक उपयोगी सूचनाएँ और जीवनोपयोगी सूत्र (दो आकार, तीन प्रकारमें) पुस्तकाकार, पाकेट साइज, प्लास्टिक-आवरण एवं कपड़ेके आवरणमें।





॥ श्रीहरि:॥

# गीताप्रेस, गोरखपुरसे प्रकाशित उपनिषद्

ईशादि नौ उपनिषद्
बृहदारण्यकोपनिषद्
छान्दोग्योपनिषद्
ईशावास्योपनिषद्
केनोपनिषद्
कठोपनिषद्
माण्डूक्योपनिषद्
मुण्डकोपनिषद्
पुश्रोपनिषद्
प्रश्रोपनिषद्
ऐतरेयोपनिषद्
श्रेताश्वतरोपनिषद्

अन्वय, हिंदी व्याख्यासहित हिंदी अनुवाद शांकरभाष्यसहित हिंदी अनुवाद शांकरभाष्यसहित